




Añora 
y sus Fiestas

Antonio Merino Madrid



© Antonio Merino Madrid
© sus autores
Edita: Diputación de Córdoba
Imprime: Ediciones y Publicaciones y BOP. Diputación de Córdoba
D.L.:



[1] 
 

ÍNDICE 
 
Preliminar 
I. Un paseo por la historia 

1. Los siempre oscuros orígenes de un pueblo 
2. La más joven de las Siete Villas de Los Pedroches 
3. Agricultura, ganadería y textiles 
4. El marquesado del Carpio 
5. Una foto fija: Añora a mediados del siglo XVIII 
6. El corregimiento de las Siete Villas 
7. El siglo XIX 
8. La desamortización y sus consecuencias 
9. Deslinde del término municipal 
10. El siglo XX 

 
II. Principales cultos en Añora a través de la historia 

1. Ermita de San Pedro 
2. Parroquia de San Sebastián 
3. Ermita de la Virgen de la Peña 
4. Principales cultos en Añora a través de los siglos 

 
III. La fiesta de la Cruz 

1. Introducción 
2. Orígenes de la fiesta de la Cruz 
3. Orígenes y desarrollo de la fiesta de la Cruz en Añora 
4. La fiesta de la Cruz de Añora en su contexto 
5. Descripción de la fiesta 
6. La fiesta de las mujeres 
7. Las cruces de interior 
8. Las cruces de piedra 
9. Las cruces por promesa 
10. El folklore de la Cruz 
11. Historial de premios 
12. Poetas en las Cruces de Añora 

 
IV. La Virgen de la Peña y San Martín 

1. El culto a los santos en Los Pedroches 
2. Orígenes del culto a San Martín en Añora 
3. Orígenes del culto a la Virgen de la Peña en Añora 
4. Desplazamiento de cultos y cambio de denominación de la ermita 
5. Algunas consideraciones sobre el cambio de titularidad de la ermita 
6. Las fiestas de la Virgen de la Peña durante los siglos XIX y XX. La Feria 
7. Recuperación del culto a San Martín 
8. El folklore de los patrones 

 
V. Otras fiestas singulares de Añora 

1. San José 
2. Semana Santa 
3. San Sebastián 
4. San Antón 



[2] 
 

5. La Candelaria 
6. Santa Lucía 
7. Día de los hornazos 
8. Carnaval 

 
VI. Los ritos que se fueron. Fiestas desaparecidas 

1. Rituales de Ánimas 
2. Las bodas 
3. La encina de los quintos 
4. La matanza 
5. El panecito de Todos los Santos 
6. Los villancicos de Navidad 
7. La visita del Obispo 
8. Noticia de fiestas cívicas. 

 
Bibliografía 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



[3] 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

PRELIMINAR 
 

 
Este libro es, ante todo, una mirada hacia atrás y una declaración de amor. 

 
Una melancólica mirada hacia atrás en medio del camino. Las páginas que siguen 

constituyen básicamente una recopilación de escritos míos ya publicados anteriormente 
que versan sobre sobre la naturaleza de las fiestas de Añora, sus rituales, sus orígenes, su 
desarrollo, su significado y su misterio. Textos que fueron concebidos en momentos y 
circunstancias diversas, lo que justifica la variedad de tonos y los diferentes registros que 
aquí pueden encontrarse. Es un resumen de veinticinco años de investigación y reflexión 
sobre la historia y la cultura de Añora, mi pueblo, al que le debo esta noble declaración de 
amor. 
 
 Añora y sus fiestas es una obra de síntesis, de fragmentos extraídos de otros libros 
míos y de artículos publicados a lo largo del tiempo en revistas especializadas y de 
divulgación. Me parecía que era necesario realizar esta recopilación, para ofrecerla ahora, 
revisada y reelaborada, corregida y aumentada, como una unidad nueva que preserve para 
el futuro la memoria firme de lo que fuimos y de lo que somos, ante la incertidumbre de lo 
que seremos. 
 
 De Historia de Añora (1994)1 procede toda la primera parte, resumida y corregidas 
algunas deficiencias que una segunda lectura siempre descubre, así como con ampliaciones 
proporcionadas por nuevas fuentes. A Ensayo sobre fiestas populares de Los Pedroches 
(1997)2 se le deben numerosos fragmentos salpicados aquí y allá, bien extensos algunos de 
ellos, como los referidos a la fiesta de la Cruz o a la encina de los quintos, aunque todos 
han sido reelaborados expresamente para la ocasión, con aportes novedosos. Luego, se 
suman artículos publicados durante dos décadas y media, así como otros apartados 
redactados expresamente para este libro. El conjunto constituye, por tanto, una obra de 
acopio reelaborada con la intención de que constituya un muestrario homogéneo de las 
celebraciones más singulares que se viven en Añora a lo largo de su gozoso ciclo festivo.  
 
 Con ello cumplo un compromiso que adquirí con el pueblo de Añora cuando en 
1988 acepté el nombramiento de Cronista Oficial. Un compromiso de estudiar sus raíces y 
ofrecer a los noriegos el producto de esta investigación, para que, conociéndolas todos más 
profundamente, podamos entender cabalmente nuestro pasado y, en fin, acabemos 
                         
1 Antonio Merino Madrid, Historia de Añora, Excma. Diputación Provincial de Córdoba y Excmo. 
Ayuntamiento de Añora, Córdoba, 1994. 
2 Antonio Merino Madrid, Ensayo sobre fiestas populares de Los Pedroches, Mancomunidad de 
Municipios de Los Pedroches, Excma. Diputación Provincial de Córdoba y Cajasur, Córdoba, 1997. 



[4] 
 

comprendiéndonos mejor a nosotros mismos, como comunidad y como individuos. Un 
compromiso que quiere ser una declaración de amor, la del joven que salió del pueblo en 
busca de otros horizontes y que jamás logró desasirse de esta servidumbre tan dulce que es 
la pertenencia a una tierra, y que ahora, pasados los años, regresa en busca de ternura y 
complicidad. En las calles de Añora, las que contemplan silenciosas el bullicio de la velada 
de la Cruz, las que veneran a San Martín y a la Virgen de la Peña, las que lloran la Pasión y 
celebran el Carnaval, en esas calles se guarda el recuerdo de la historia personal de cada 
uno de nosotros. Está allí como testimonio de unas vivencias que nos pertenecen a cada 
uno particularmente, pero que contienen también una dimensión social que es la que ha 
hecho de Añora el pueblo que hoy es. Cada noriego ha colaborado a ella en la medida de 
sus posibilidades y a las mías, cualesquiera que hayan sido en el pasado, quiero sumar 
desde hoy este libro, esta mirada hacia atrás recopiladora de impresiones, esta ofrenda de 
esfuerzos y entrega, esta declaración de amor. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



[5] 
 

I 
UN PASEO POR LA HISTORIA 

 
 
 
 
 
1. LOS SIEMPRE OSCUROS ORÍGENES DE UN PUEBLO 
 
 

Hay acuerdo entre los investigadores en considerar que el nombre de Añora 
significa "noria" y le viene a la villa de la que hicieron algunos vecinos de Torremilano3 
antes del año 1414 en la llamada Huerta del Crespo (restos de la cual quedarían todavía, 
según la tradición, en las afueras del pueblo, a la izquierda de la carretera que conduce de 
Añora a Dos Torres). Al parecer, en aquellos tiempos remotos estas tierras estaban 
ocupadas por abundantes plantaciones de vid que eran cultivadas por vecinos de 
Torremilano. Cuando la extensión del trabajo hizo fatigoso el regreso diario al pueblo, una 
o varias familias se habrían instalado de modo permanente en este paraje, construyendo 
algunas casas para atender más de cerca los cultivos y dando lugar, con el tiempo, a una 
pequeña aldea que iría creciendo con nuevos vecinos de su villa matriz. Así, 
sumariamente, habría sido el origen de Añora, pero, ¿cuándo ocurrió todo esto? 

 
De momento, el más antiguo documento encontrado en el que aparece citado el 

nombre de Añora data de 1477, y se trata de la declaración de algunos vecinos sobre la 
delimitación de los términos municipales de otras localidades, según el uso de la época4. 
La fecha de 1414 antes mencionada se debe, en primer lugar, a Casas-Deza5, pero 
también varios documentos tardíos se refieren a este año en relación con la transmisión de 
la dehesa de la Vera: según un interrogatorio sobre bienes de propios realizado en 18516, 
en 1414 el gobierno de Córdoba hizo una declaración de que dicha dehesa pertenecía a la 
“quintería” de Añora, declaración que fue ratificada con privilegio en 1416. La 
sospechosa fiabilidad de esta afirmación, al tratarse de un documento interesado en 
demostrar la ancestral pertenencia a Añora de la citada dehesa, podría contrarrestarse con 
otros documentos más antiguos que recogen declaraciones de testigos presentadas en 
pleitos de términos con el señorío de Belalcázar, los cuales, menos contaminados en lo 
propio, por defender causas ajenas, aportarían indicios fiables de que Añora podría haber 
estado poblada ya desde mediados del siglo XIV. 
                         
3 Torremilano forma hoy, junto con Torrefranca, la localidad de Dos Torres. Tradicionalmente la 
historiografía local venía transmitiendo que la unión de las dos villas se había producido en 1839 por 
decreto del General Espartero. Una reciente investigación del historiador José Luis González Peralbo, 
expuesta durante las  Jornadas de Historia y Desarrollo Local de Dos Torres en 2014 y 2015, ha venido a 
concluir, sin embargo, que la unificación real no se produjo hasta diciembre de 1841. La constitución 
formal del primer ayuntamiento de Dos Torres tuvo lugar el 9 de enero de 1842. En noviembre de ese 
mismo año se produjo también la unificación eclesiástica, quedando como única parroquia la de la 
Asunción de Torremilano, mientras la de Santiago de Torrefranca era reducida formalmente a simple 
ermita. 
4 Archivo de la Catedral de Córdoba, caja P, n. 120. Citado en Catálogo artístico y monumental de la 
provincia de Córdoba, tomo I, Córdoba, 1981, pág. 150. 
5 Luis María Ramírez de las Casas-Deza, Corografía histórico-estadística de la provincia y obispado de 
Córdoba, Córdoba, 1840-1842, vol. 1, pág. 13. 
6 Archivo Histórico Municipal de Añora (AHMA), reg. 61, leg. 8, expte. 3. Sesión de 31 de diciembre. 
Respuesta a la pregunta 2. 



[6] 
 

Así, en 1506, Alonso Martín Torrico, labrador y vecino de Añora, declaró que 
había nacido en Añora hacía 73 o 74 años, lo que nos lleva hasta 1433, y que era hijo de 
Alonso Martín Torrico, también vecino de Añora y por tanto deudor de un pasado aún 
más temprano. Por su parte, Antón Sánchez Crespo, vecino de Pedroche y con casi cien 
años de edad,  alega en 1505 que es hijo de Martín Alonso del Annora, vecino de Añora, 
con lo que habría nacido hacia 1410 en este lugar, siendo muy probable que viviera ya 
aquí antes también su padre. El testimonio más audaz lo aporta, sin embargo, Pedro 
Hernández Moreno, quien, en un pleito desarrollado en la Chancillería de Granada en 
1518-197, cuenta cómo sesenta años atrás (hacia 1459) encontraron, por el camino de 
Valdemora a Pozoblanco, a Pedro Muñoz, “natural” de Añora, que estaba ya ciego, 
andaba con un bordón y “dezían que tenía çiento y dos años”. Por tanto, habría nacido en 
Añora en torno a 1357, siendo esta, y sin olvidar la debilidad de la fuente documental de 
procedencia, la fecha más antigua en la que podemos entrever, de momento, a la futura 
Añora con una incierta población más o menos estable. Hacia esta cronología apuntaría 
también la documentación eclesiástica, al indicar que la iglesia de Añora fue creada antes 
de 13698. 
 
 Según todos estos testimonios, los orígenes más remotos de la actual Añora 
podrían remontarse a la primera mitad del siglo XIV y su consideración inicial sería la de 
quintería. El término quintería designa a una casa de labor, con sus chozas y pajares, 
situada a cierta distancia de la villa o aldea, que constituye la residencia más o menos 
permanente de los labradores que cultivan una zona de colonización reciente. Las 
quinterías tienden a agruparse en pequeños centros rurales, que con el tiempo pueden dar 
lugar a un núcleo de población estable. Algo así habría ocurrido con Añora, que a 
mediados del siglo XV ya tendría un mínimo desarrollo urbanístico y una población 
permanente de una entidad suficiente como para ser considerada aldea. El incremento de 
población pudo venir motivado por el traslado de las familias de los primeros pobladores, 
que a su vez atraerían a otras nuevas si el aumento de las superficies cultivadas lo permitía. 
La favorable ubicación de la aldea terminaría concentrando a la población dispersa en los 
campos cercanos, a la vez que serviría de refugio para los moradores de antiguos enclaves 
rurales despoblados. Así ocurrió a fines de la primera mitad del siglo XV con Las Cruces, 
pequeña población situada en las inmediaciones de la actual ermita de la Virgen de Guía, 
en Villanueva del Duque, cuyos habitantes, tras el abandono del lugar por los conflictos 
entablados con el señorío de Belalcázar, se trasladaron a vivir a la aldea de Añora9. 
 
 A finales del siglo XV nos encontramos ya a Añora como aldea dependiente de la 
jurisdicción de Torremilano. Esta villa ejercía su hegemonía en un amplio territorio, con 
autoridad y atribuciones análogas a las de la capital, de la que dependía 
jurisdiccionalmente, conformando una situación administrativa que provocaba 
inconvenientes para las aldeas y que motiva que estas pronto comiencen a mostrar cierta 
resistencia a tal dominio y pongan de manifiesto los muchos perjuicios que la dependencia 
les supone. Así, desde finales del siglo XV los habitantes de la aldea de la noria iniciaron 
una serie de reivindicaciones para conseguir su independencia de la villa matriz que han 
dejado en la documentación archivística un rosario conmovedor de pequeños logros y 

                         
7 Archivo de la Real Chancillería de Granada, cab. 3, leg. 791, n.1. Debo la noticia y referencia de estas 
declaraciones a Juan B. Carpio Dueñas, a quien agradezco su generosidad. 
8 Iluminado Sanz Sancho, La Iglesia de Córdoba (1236-1454). Una diócesis de la provincia eclesiástica 
de Toledo en la Baja Edad Media, Fundación Ramón Areces, Madrid, 2006, pág. 79. 
9 Juan Bautista Carpio Dueñas, La tierra de Córdoba. El dominio jurisdiccional de la ciudad durante la 
Baja Edad media, Universidad de Córdoba y Cajasur, Córdoba, 2000, pág. 57. 



[7] 
 

derrotas. De 1485 data el primer intento que conocemos hasta el momento10, y desde 
entonces será ya inagotable el impulso de los noriegos por ir arrancando al estado 
atribuciones que les favorezcan, y ello, inevitablemente, con gran disgusto de Torremilano, 
para quien las ganancias competenciales de Añora eran pérdidas propias11.  
 
 Muestra de la falta de aceptación del concejo de la villa matriz hacia las 
disposiciones que concedían cierta autoridad a la aldea es que en 1492 los vecinos de 
Añora se hallan de nuevo en disputa con el concejo de Torremilano para que les sean 
devueltos ciertos documentos de los Reyes Católicos  acerca del nombramiento de 
oficiales de su concejo12. En esta actitud del concejo de Torremilano contraria a la 
independencia de la aldea no hay que ver exclusivamente un deseo de mantener a toda 
costa su poder económico y jurisdiccional, sino que bajo ese comportamiento quizás 
subyace también la voluntad de mantener firme en su unidad el territorio de realengo como 
garantía frente a las amenazas anexionistas de los señoríos colindantes. En un pleito 
mantenido entre Torremilano y Añora en 1494 interviene en diversas ocasiones el Señor de 
Santa Eufemia, hecho que se interpreta como un intento de favorecer la exención de la 
aldea de la jurisdicción de la villa para facilitar así el ingreso en su propio señorío13. 
Recordemos que ya por entonces la comarca contaba con dos señoríos -el Condado de 
Santa Eufemia, formado en 1293, y el de Belalcázar, en 1445- y que los conflictos 
territoriales serán constantes durante los siglos venideros. 
 
 A mediados del siglo XVI la aldea sobrepasaba ya los 500 habitantes y la mayoría 
de los asuntos seguían sometidos a la resolución de las autoridades de la villa, que 
continuaba siendo, a pesar de pequeñas delegaciones a duras penas admitidas, cabeza de la 
jurisdicción concejil. Contaba con un alcalde ordinario que elegían anualmente los alcaldes 
de Torremilano, un alguacil que nombraba el de dicha villa y un jurado y un sotojurado 
propuesto asimismo por los de aquella. El alcalde de Añora, además, apenas tenía 
atribuciones y las escasas que poseía no siempre eran respetadas por los de Torremilano. 
La tramitación de cualquier asunto de mínima importancia ocasionaba molestias y pérdidas 
de tiempo y económicas al tener que llevarse a cabo en la villa, por lo que con frecuencia 
las transgresiones a la ley quedaban impunes, ante las dificultades y demoras que la lejanía 
propiciaba. Incómodo resultaba también para los vecinos de Añora que fueran las 
autoridades de Torremilano las encargadas de administrar y distribuir los beneficios que 
producían las dehesas comunales y de propios. 
 
 La ocasión se presentó en 1552, merced a la carta poder que el Emperador Carlos 
V y su madre doña Juana otorgaron a favor del príncipe don Felipe, futuro Felipe II. En 
ella se le autorizaba a poder dar privilegios de hijosdalgos y a nombrar villas a los lugares 
                         
10 Archivo General de Simancas (AGS), Registro General del Sello (RGS), LEG, 148510,52. Comisión 
para determinar en el debate entre Torremilano y su lugar de Añora (5-10-1485). 
11 En 1487 encontramos a los lugares de Añora y Alcaracejos metidos en pleito con Torremilano llevando 
a cabo probablemente un primer intento de segregación. Así consta en un documento en el que los oidores 
de la Audiencia de Salamanca dan facultad al Concejo de Torremilano para repartir entre sus vecinos los 
veinte mil maravedíes que necesitaba para proseguir dichos pleitos (AGS, RGS, LEG, 148701, 4). Las 
aspiraciones de independencia de estos vecinos se hicieron realidad para los de Alcaracejos, que 
obtuvieron su Título de Villa en 1488. En cambio, no prosperaron en aquella ocasión para los de Añora, 
al decidir la Audiencia “que el dicho lugar de la Añora todavia estoviese por la jurisdiçion de la dicha 
villa de Torremilano" (AGS, RGS, LEG, 148811, 243). En 1492 los vecinos de Añora se dirigen de 
nuevo al Consejo Real para denunciar una serie de incumplimientos cometidos contra su lugar por parte 
del concejo de Torremilano (AGS, RGS, LEG, 149203, 358). 
12 AGS, RGS, LEG, 149206, 221. 
13 J. B. Carpio Dueñas, Ob. Cit., pág. 136. 



[8] 
 

que estuvieran sujetos a otras jurisdicciones, a cambio del pago de una determinada 
cantidad. Esta medida venía forzada por la necesidad que tenía la corona de recaudar 
fondos urgentemente para continuar las guerras emprendidas contra el rey de Francia y 
otros príncipes europeos "desviados de la fe en daño universal de la cristiandad y religión", 
habida cuenta de que los numerosos impuestos, servicios ordinarios y extraordinarios 
establecidos no habían sido suficientes para paliar el grave déficit de la hacienda real. 
 
 En virtud de esta carta-poder, Antón García Cejudo expuso de nuevo en nombre 
del concejo de Añora los perjuicios y molestias que les ocasionaba la dependencia 
jurisdiccional de la villa de Torremilano. Las razones ahora parecieron suficientes a la 
Corona y, así, el 27 de mayo de 1553 le fue concedido a Añora el Título de Villa, por el 
cual quedaba apartada definitivamente de la jurisdicción de aquella (pasando a depender 
ahora, en plano de igualdad con respecto a las demás realengas de Los Pedroches, de la 
jurisdicción de la ciudad de Córdoba) y era nombraba villa con el reconocimiento de todas 
las prerrogativas que tal título suponía, a cambio del pago de 300.000 maravedíes que 
habría de hacerse al tesorero real Alonso de Baeza.  
 
 El Título concedía al pueblo la facultad de elegir y nombrar cada año dos alcaldes, 
un alguacil y un mayordomo, procuradores, guardas y los demás oficiales que se 
acostumbraban en las restantes villas de la comarca, a los cuales se les daba poder para 
ejercer la justicia en todos los pleitos y causas que acaecieren en su territorio, según los 
términos establecidos para las demás villas. Se obligaba asimismo a remitir a Añora las 
causas pendientes ante los alcaldes de Torremilano promovidas en los últimos ocho meses. 
 
 El Título de Villa contiene, entre otros datos de interés, el primer recuento de 
población aislado de Añora, pues hasta ese momento sus vecinos aparecen contados 
juntamente con los de Torremilano. Según el documento, Añora contaba el año de su 
concesión con 160 vecinos (unos 500 habitantes), que se verán aumentados a 300 en 1571, 
año de mayor esplendor demográfico del siglo XVI. Añora acabará la centuria con 257 
vecinos en 1595, siguiendo en lo demás las mismas tendencias que el resto de las villas 
comarcanas. 
 
 Apenas tenemos noticias sobre la composición social de la población en esta 
primera etapa de la historia local. Sabemos que entre los 106 vecinos en que se cifra la 
población de Añora en 1492, había algunos caballeros de premia y peones. También es 
posible que desde finales del siglo XVI comenzaran a establecerse en Añora algunas 
familias de hidalgos, puesto que en 1605 ya habitaba allí el matrimonio formado por Juan 
Benítez Bejarano, procedente de una familia noble de la villa de Torremilano, y María de 
Aguilar, relacionada con el señorío campiñés. 
 
 La actividad religiosa era ya fluida en esta época, contando el pueblo con una 
parroquia, dedicada a San Sebastián, y dos ermitas, bajo la advocación de San Pedro y San 
Martín, a las cuales nos referiremos más adelante. Casas-Deza afirma que los libros de 
bautismos del Archivo Parroquial comenzaban en 1557 y de 1570 data el único caso de 
Inquisición del que tenemos noticia en Añora. Se instruyó causa contra Antón García 
Peinado, sacristán de Añora, porque dijo que Dios se sirve tanto de lo bueno como de lo 
malo, puesto que "Dios tiene ahí a los luteranos si no se sirviese dellos, matallos ya luego, 
luego tambien se sirve Dios de lo malo como de lo bueno". Tras negar sus equívocas 
afirmaciones, fue absuelto de la instancia14. 
                         
14  R. Gracia Boix, Autos de fe y causas de la Inquisición de Córdoba, Diputación, Córdoba, 1983, pág. 48. 



[9] 
 

 
Uno de los documentos más antiguos en los que se cita el nombre de Añora (línea 7): Carta de la reina Isabel 

dirigida al corregidor de Córdoba, Francisco de Bobadilla, para que se guarden las sentencias y cartas 
ejecutorias dadas sobre la exención del lugar de Añora de la jurisdicción de Torremilano (1488). 



[10] 
 

 Del tiempo de los Reyes Católicos es el primer noriego ilustre del que tenemos 
noticia, según Casas-Deza. Se trata de Alonso Ruíz del Castillo, que fue Oidor de la 
Audiencia y recibió recompensas de los Reyes en premio a sus servicios.   
 
 
2. LA MÁS JOVEN DE LAS SIETE VILLAS DE LOS PEDROCHES 
 
 
 Cuando Añora obtiene su Título de Villa independiente, pasa a formar parte de la 
mancomunidad histórica de municipios conocida como “Las Siete Villas de Los 
Pedroches”. El territorio de estas villas, capitalizado por Pedroche, había escapado al 
proceso señorializador de la época (que en la comarca se había cristalizado con la 
formación del Condado de Santa Eufemia en 1293 y el de Belalcázar en 1445), acaso por 
su despoblación más intensa y, desde luego, por la mayor pobreza de sus terrenos. 
Pedroche y las villas que sucesivamente fueron surgiendo a su alrededor mostraron 
siempre su voluntad de conservar la condición de tierras realengas frente a los intentos 
anexionistas de los señoríos colindantes, situación que quisieron fortalecer a través del 
mantenimiento de la comunidad de términos, que persistió hasta el siglo XX, y del 
aprovechamiento conjunto de su extenso patrimonio comunal. 
 
 Estas villas permanecieron siempre dependientes de la jurisdicción de Córdoba 
(salvo un periodo de tiempo durante el cual pertenecieron al Marqués del Carpio, entre 
1660 y 1747) y eran, según el orden que se ha transmitido históricamente: Pedroche, 
Torremilano, Torrecampo, Pozoblanco, Villanueva de Córdoba, Alcaracejos y Añora. Su 
unión se basaba, como se ha dicho, en el aprovechamiento y disfrute comunal de unas 
vastas propiedades: las dehesas de la Jara, Ruices, Navas del Emperador y, más tarde, la 
llamada dehesa de la Concordia. 
 

Los asuntos relativos a la administración de las dehesas eran tratados en reuniones 
periódicas que se celebraban generalmente en la ermita de Nuestra Señora de Piedras 
Santas de Pedroche, a las que acudían representantes de las Siete Villas elegidos por los 
cabildos de cada una. Allí se realizaban también los repartos de beneficios de los productos 
de las dehesas (pasto, bellota, yerbas), repartos que se efectuaban proporcionalmente en 
función del número de vecinos de cada villa. El aprovechamiento de estas dehesas 
combinaba de modo armónico los usos ganaderos y agrícolas. 

 
En la etapa más primitiva de la comunidad de tierras aparecen establecidas unas 

formas de aprovechamiento beneficiosas para todos los habitantes de las villas, que tenían 
libre acceso a la explotación de las dehesas y a los aprovechamientos de pasto, bellota y 
labor, ejerciendo así los bienes comunes una especie de "función social"15 al permitir a 
muchos vecinos el acceso a una explotación agraria y una nivelación de las desigualdades 
de la propiedad. Los labradores podían utilizar las tierras comunales para sementera "sin 
pagar por ello cosa alguna"16, atendiendo probablemente a un sorteo de parcelas como 
sistema de adjudicación de terrenos. El ganado podía pastar libremente en los periodos 
autorizados y los vecinos podían proveerse de bellotas y madera, siempre que se respetara 
escrupulosamente el arbolado y se cumplieran las ordenanzas establecidas. 
                         
15  Bartolomé Valle Buenestado, Geografía agraria de Los Pedroches, Diputación provincial, Córdoba, 1985, 
pág. 174. 
16  Catastro de Ensenada, Interrogatorio General de Añora, Archivo Histórico Provincial de Córdoba 
(AHPCO), libro nº 361, fol. 30v. 



[11] 
 

Con el paso del tiempo, sin embargo, la explotación de las dehesas perdió parte de 
su primitiva funcionalidad al irse restringiendo progresivamente el acceso de los vecinos a 
ella a través del establecimiento de cánones de disfrute y la generalización de los 
arrendamientos. El producto de estos arrendamientos, así como la renta que se exigía a los 
vecinos que disfrutaban las tierras, acabó por emplearse para cubrir el déficit del 
presupuesto municipal, sin que los vecinos recibieran directamente ningún beneficio. Esto 
constituía, de hecho, una adscripción de estos bienes a los propios municipales, lo que 
tendrá en el futuro nefastas consecuencias. 

 
En 1836, en reunión extraordinaria de los concejos de las Siete Villas, tras discutir 

sobre los inconvenientes y perjuicios que ocasionaba la comunidad de bienes entre las 
villas (pleitos, gastos para su administración y gobierno, imposibilidad de un correcto 
aprovechamiento de la finca, etc.), acordaron por unanimidad, por considerarlo necesario 
para el fomento de la agricultura y la prosperidad de las villas, proceder a la división 
definitiva de la dehesa de la Jara. Para ello, cada villa nombraría una diputación compuesta 
por tres miembros, reunidas las cuales negociarían la forma de reparto más beneficiosa 
para todas. Por parte de Añora fueron nombrados Miguel Rafael Benítez, José López y 
Antonio Ramírez, aunque este fue posteriormente sustituido por Bartolomé Madrid 
Cejudo. Como criterio de valoración de las tierras se estableció el importe de sus rentas de 
yerba y bellota en los últimos veinte años, mientras que la cuota que cada pueblo habría de 
recibir se decidió fijarla en relación con el número de vecinos de cada villa, según como 
tradicionalmente se venían repartiendo los beneficios.  A Añora se le adjudicaron tierras 
por un valor de 128.055 reales (de los 2.198.057 en que se tasó el total), en función de los 
342 vecinos con que contaba. A la hora de adjudicar las suertes se tuvieron en cuenta la 
proximidad al vecindario al que se adjudicaba, entrada libre en su porción y continuidad en 
la misma. En el reparto de las tierras, a Añora se le adjudicaron las siguientes: la mayor 
parte de la Majadilla, todo el quinto de Alvardero, todo el quinto de Cañada de la Pila, 
parte de Cañada Buena Leña, parte de la Morra, todo el de Peñas Blancas y todo el de 
Rozuelas.  
 

Además de la participación que como miembro de las Siete Villas de los Pedroches 
tenían en el aprovechamiento de las dehesas de la Jara, Ruices y Navas del Emperador en 
calidad de tierras comunales, las villas de Torremilano, Alcaracejos y Añora compartían el 
disfrute de las dehesas de Peña Alta, Arcivejos y Vera como bienes de propios, formando 
una entidad administrativa a la que en la documentación de archivo se denomina “La Tres 
Villas”. Las reuniones en las que se trataba de los asuntos referidos a la administración 
conjunta de las tres dehesas (reparto de rentas, concordias, etc.) se celebraban 
generalmente en la ermita de San Roque de Torremilano o en la Huerta de Moya, 
situada en el término común. Desde antiguo, y a fin de evitar los frecuentes litigios que 
provocaba la administración conjunta, las tres villas acordaron el reparto temporal, 
renovado periódicamente, de tales propiedades, correspondiendo a Añora el uso y 
disfrute de la Dehesa de la Vera, la misma que se le adjudicó en propiedad exclusiva 
tras la división definitiva del condominio a principios del siglo XIX. 

 
El Libro de Haciendas Seglares del Catastro de Ensenada de 1753 ofrece la 

siguiente descripción de la dehesa de la Vera: 
 

    "disttante de la poblazion un quartto de legua (...) consistte en settezienttas y 
settentta (770) fanegas pobladas de enzinar, todas produzen pastto: las seiszienttas 
nobentta y quattro (694) ttienen el aprovechamientto del enzinar y pasttos de 



[12] 
 

primera calidad, las cinquentta y quattro (54) lo ttienen de dicho pastto y enzinas 
de segunda y las veynte y dos (22) restantes lo ttienen de dicho enzinar asimismo 
de segunda y pastto de tterzera (...) y confrontta a levantte con el sittio que llaman 
la Moralexa, a ponientte con el sittio de Cañada Redonda, al nortte con el arroyo de 
Guadarramilla y hoja del Pozo Nuevo, y al sur con ttierra llamada de los Jarales". 
 
Bajo la consideración de bienes de propios, las dehesas constituían la más 

importante fuente de ingresos municipales. El aprovechamiento no se realizaría ya de 
forma directa por parte de los vecinos, sino que el concejo, en subasta abierta, arrendaba 
los productos (yerba, pastos, bellota) al mejor postor, invirtiendo después las rentas en 
bienes y servicios públicos. Cuando las tres villas gozaban y administraban de forma 
común las tres dehesas, los ingresos obtenidos se repartían anualmente entre ellas en razón 
de sus vecindades. Cuando cada villa, merced a los convenios que se establecían entre las 
tres, poseía de forma exclusiva una dehesa, se beneficiaba tan solo de la renta que su 
explotación proporcionaba. La subasta de las ventas de yerbas y bellota tenía que hacerse 
siempre ante el escribano del concejo de Torremilano, que registraría las escrituras del 
convenio a favor de la villa a la que perteneciera el fruto de la dehesa vendida. Estas 
operaciones solían hacerse alternativamente en las ermitas de San Roque (Torremilano), la 
Magdalena (Alcaracejos) y Virgen de la Peña (Añora). El pliego de condiciones de 
arrendamiento, además de otras consideraciones, exigía una escrupulosa protección del 
encinar, castigándose severamente cualquier negligencia en este sentido. 
 
 
3. AGRICULTURA, GANADERÍA Y TEXTILES  
 
 
 El crecimiento demográfico que experimentó la comarca durante el siglo XVI tuvo 
como consecuencia inmediata inevitable un aumento en la roturación de las tierras y en la 
extensión de los cultivos, con una destrucción consecuente del bosque mediterráneo que 
probablemente cubría estas tierras, recreado a consecuencia del despoblamiento general 
que sufrieron Los Pedroches tras la reconquista cristiana. 
 
      Un requerimiento del cabildo de jurados de la ciudad de Córdoba, fechado en julio 
de 1538, muestra la necesidad urgente que sentían los vecinos de Los Pedroches por 
ampliar sus superficies cultivables, que ya no eran suficientes para alimentar a su crecida 
población: 
 
 "Lope Gutierrez de Torreblanca y Goçalo de Hoçes, jurados, y Juan de Heredia y 

Diego de Pisa, jurados, dixeron que porque los pueblos de Pedroche, que son 
Villapedroche e Torremilano e Torrecampo, no pueden vivir syn tierras donde 
labrar porque cuando la hordenança se hiço estos pueblos eran muy pequeños e 
agora son muy grandes, que suplica a su señoria e si es neçesario les requieren, que 
den liçencia para que los veçinos dellas e de la Sierra puedan haçer roças e 
sembrallas para que puedan tener pan donde coman los veçinos de los pueblos, 
porque de otra manera los pueblos se despoblarán e se yrán a tierras de 
señorío...".17 

     

                         
17 José Ignacio Fortea Pérez, Córdoba en el siglo XVI. Las bases demográficas y económicas de una 
expansión urbana, Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Córdoba, Córdoba ,1981, pág. 135.  



[13] 
 

 De hecho, desde muchos años atrás, la producción agrícola de la comarca era 
sumamente pobre. En septiembre de 1502 el Corregidor de Córdoba, Diego López 
Dávalos, realizó un recuento de beneficiarios de renta cerealera, pudiendo observar que en 
ningún pueblo de Los Pedroches se disponía de cereal sobrante después de atender al 
consumo familiar y a la reserva para la siembra siguiente18. Sí parece, en cambio, que la 
comarca era autosuficiente e incluso rica en otras producciones diversas, como productos 
derivados de la ganadería, especialmente lanar, colmenares, viñas, dehesas, etc. Así, la 
renta de los diezmos del vino correspondiente a Pedroche y su término era la segunda más 
alta tras la de la ciudad de Córdoba en 1478. 
 
      En defensa de estas producciones agro-ganaderas, en 1576 Antonio de Villalobos, 
en nombre del concejo de Añora, acudió al Consejo Real protestando ante la actitud de 
algunos miembros de La Mesta que, estando establecidos en las Siete Villas con sus 
ganados, "destruyan las dehesas, baldios y bedados, panes e viñas, cortavan y talavan en 
los montes e hazian otros muchos daños", excusándose de pagar los desperfectos 
amparándose en los privilegios de la Mesta. Atendiendo estas quejas, el rey Felipe II 
mandó dar una Real Carta, fechada en Madrid a 18 de septiembre de 1576, en la que 
ordena 
 
 "que si los ganados de los hermanos del conzejo de la mesta que fueren vecinos en 

esa dicha villa y su comarca hizieren algunos daños en los panes e viñas y dehesas 
y otras heredades de los vezinos della estando de asiento e gozando de las 
vezindades e no yendo de paso los podais prender e penar e compeler e apremiar a 
los dichos que fueren tales hermanos de mesta e paguen las penas de las 
hordenanzas que hesa dicha villa tiene o tuviere por nos confirmadas segun e como 
se haze e acostumbra hacer con los otros vecinos de esa dicha villa que no son 
hermanos del dicho conzexo de mesta"19 

 
      Pero la actividad económica más importante de Los Pedroches durante el siglo 
XVI lo constituye la industria textil, hasta el punto de poder considerar a esta comarca el 
núcleo artesanal sobre el que se apoyaba este sector en la provincia de Córdoba. Su 
producción conocida, que era enviada casi por completo a Córdoba para recibir los tratos 
finales y ser puesta a la venta, supuso un 56% del total comercializado en la ciudad en el 
periodo 1590-9520. 
 
      En efecto, la primitiva ocupación ganadera de Los Pedroches había evolucionado 
hacia la actividad artesanal para alcanzar en ella unos niveles de extraordinaria 
especialización. Los pueblos vivían mayoritariamente de la labor de los telares, cuya 
producción superaba con mucho las necesidades de consumo locales y comarcales. 
Pedroche declara en 1508 que "la casa mas util y provechosa y mas prinçipal de la 
vivienda de los vesynos e moradores desta villa es el ofiçio que tienen de haçer paños por 
donde esta villa ha sido y es mas aumentada"21. Por su parte, Torremilano, y con ella su 
todavía aldea Añora, señala en 1500 que la actividad textil era prácticamente la única 
ocupación que existía en el lugar. 

                         
18 Miguel Ángel Ladero Quesada, "Producción y renta cerealeras en el reino de Córdoba a finales del 
siglo XV", en Actas del I Congreso de Historia de Andalucía. Historia Medieval, Córdoba, 1978, tomo I, 
págs. 375-396. 
19 AHMA, reg. 449, leg. 38, expediente del siglo XVI. 
20 J.I. Fortea Pérez, Ob. cit., pág. 392. 
21 Ibídem, pág. 282. 



[14] 
 

      Los telares de la comarca se abastecían fundamentalmente, si no exclusivamente, 
de las lanas de los ganados de su propia zona, al parecer de gran calidad. Así lo demuestra 
al menos una provisión real de Felipe II, librada en 1571 a pedimento de la Siete Villas, al 
señalar que  
 
 "esas dichas villas thenian por trato y principal grangeria y caudal de labrar lanas 

finas de las ovejas que se criavan en los terminos de esas dichas villas y sus 
comarcanas y la lana que dellas procedia la gastavan y labravan todos los vezinos 
en hazer paños veintiquatrenos los quales serian muy finos o perfectos por ser 
hechos y obrados de la dicha lana tan fina y buena"22. 

 
      El producto más característico de los pequeños talleres domésticos, unidad básica 
de producción de la pañería local, eran los paños veinticuatrenos, que se fabricaban con la 
mejor lana, mientras que frisas, cordellates y bayetas se componían con las partes menos 
finas del vellón. Artículos, en cualquier caso, de gran calidad. Los paños en jerga de Los 
Pedroches, una vez tejidos, eran enviados a Córdoba a través de mercaderes urbanos para 
ser bataneados y teñidos y proceder a su posterior venta. 
 
 
4. EL MARQUESADO DEL CARPIO 
 
 

La delicada situación de la hacienda real en la época de Felipe IV trae consigo una 
serie de enajenaciones territoriales que afectan de lleno a la demarcación sometida a la 
jurisdicción de Córdoba, a pesar de los esfuerzos del cabildo de la capital por evitar la 
progresiva disminución de su término. Los primeros casos de poblaciones que pasan a la 
jurisdicción señorial corresponden a localidades de las riberas del Guadalquivir y la 
Campiña, pero pronto llegan también al norte de la provincia. En 1633, por ejemplo, don 
Melchor Fernández Carreras, arcediano de Pedroche y canónigo de Córdoba, compra la 
aldea de Villaralto, que dependía de Torremilano, merced a una facultad real dada al 
Consejo de Hacienda para vender 12.000 vasallos de cualquier lugar del reino23. 
 
      En 1659, en recompensa por notables servicios prestados a la corona, Felipe IV 
concedió a su primer ministro, don Luis Méndez de Haro y Guzmán, sexto Marqués del 
Carpio y sobrino del famoso Conde-Duque de Olivares, la merced de dos mil vasallos en 
lugares de Andalucía, haciendo uso de una Real Cédula de 1639. El Marqués del Carpio 
escogió las Siete Villas de Los Pedroches, de la jurisdicción de Córdoba, con la condición 
de pagar el exceso de vasallos que mostrara el recuento. Los vecinos de las Siete Villas 
resultaron ser 3.649, pagando los 1.649 que sobrepasaban la donación real a razón de 
16.000 maravedíes de plata  por cada uno, tal como estaba establecido para Andalucía. 
Hubo de abonar además los oficios de permisión y tolerancia, ascendiendo el pago total a 
49.892.250 maravedíes de vellón24. 
 
      El 14 de abril de 1660 se otorgó en Madrid la escritura de asiento de la venta de los 
1.649 vasallos y de las siete villas a favor de don Luis Méndez de Haro y sus herederos y 
sucesores "para ahora siempre jamás con la jurisdicción que les corresponde civil y 
                         
22 Real Provisión sobre lanas para el obraje de paños, dada en Madrid a 14 de julio de 1571. AHMA, reg. 
448, leg. 38, expediente siglo XVI. 
23  Casas-Deza, Ob. cit., págs. 408-409. 
24  Esteban Márquez Triguero, Señorío y estado de las Siete Villas de Los Pedroches, Córdoba, 1991, pág. 59. 



[15] 
 

criminal alta, baja, meromisto imperio, señorío, vasallaje y jurisdicción anejas y 
pertenecientes en cualquier manera a ella desde la hoja del monte hasta la piedra del río y 
desde la piedra del río hasta la hoja del monte"25. El 25 de abril de 1660 Felipe IV ratificó 
el asiento de esta venta. El Señorío de las Siete Villas duró hasta 1747, año en que 
Fernando VI aceptó la retroventa que la Casa de Alba hizo a la Corona.        
 
      Para la administración del Marquesado, el Señor del Carpio nombraba, por 
periodos variables de dos a cinco años, a un gobernador para que cuidara directamente del 
gobierno político y de la administración de justicia de las Siete Villas. El primer 
gobernador fue el licenciado don Juan Alonso de Berruga, que percibía un salario anual de 
600 ducados, pagado proporcionalmente por las villas en razón del número de habitantes 
de cada una con cargo a los beneficios resultantes de los aprovechamientos de la dehesa de 
la Jara. El gobernador, por su parte, nombraba un teniente de gobernador en cada villa, que 
actuaba como delegado suyo en la administración local ("para que en mis ausencias y 
enfermedades use y exerza el dicho ofizio conoziendo en todas las causas asi ziviles como 
criminales", según se dice en los nombramientos). 
 
      Durante los años de Señorío, los gobernadores, que tuvieron residencia en 
Torremilano hasta 1672 y en Pozoblanco a partir de esa fecha, solían dictar órdenes y autos 
de buen gobierno para "la conservación de la paz y quietud de sus vecinos y prevenir 
algunas cosas que con especialidad se deben observar y guardar". Estos autos, que eran 
pregonados en la plaza principal de cada villa, se referían a los aspectos más diversos de la 
vida comunitaria: moral ("que ninguna persona diga blasfemias", "que ninguna persona 
este amancebada, ni sea alcahuete, ni hechicero", "que nadie juegue naipes, dados ni otros 
juegos antes de Misa Mayor"), orden público ("que ninguno saque la espada contra otro", 
"que ninguno tenga ni traiga armas de las prohibidas por leyes", "que ninguna persona 
ande disfrazado ni en avito que no le convenga"), cumplimiento de leyes de rango superior 
("que se observe la pragmatica de Su Mag. tocante a la reformacion de lutos"), control 
comercial ("que todas las personas que trataren con peso y medida las tengan ajustadas con 
las del fiel almotacen") y agrario ("que ninguno haga talas ni cortes de los montes en 
contravencion de las leyes de estos reinos", "que ninguno haga veredas, ni caminos 
nuevos, atravesando heredades"), etc. 
 
      Para la administración de cada villa se designaba anualmente una serie de oficios  
(dos alcaldes ordinarios, uno por el estado noble y otro por el estado llano, dos regidores, 
dos alcaldes de la Hermandad, un alguacil mayor de la Hermandad, un Mayordomo del 
Concejo, un procurador y un padre de menores), que, al menos en Añora, fueron siempre 
nombrados por los señores de las Siete Villas a propuesta de los gobernadores. Los 
miembros del concejo se reunían, generalmente a cabildo abierto, en las casas del 
ayuntamiento sin periodicidad fija, cuando el tratamiento de los asuntos lo requería. El 
llamamiento se hacía "a son de campana tañida", según costumbre inmemorial de la villa, 
y en dichas reuniones se resolvían y discutían múltiples asuntos "tocantes al bien común". 
 
      Durante los años que pertenecieron a los Marqueses del Carpio las Siete Villas de 
Los Pedroches vivieron en una situación de extrema pobreza. No hay que atribuir esta 
circunstancia directamente al hecho de su vinculación señorial, sino que se trata de una 
consecuencia del desolador panorama que presenta la economía cordobesa en el siglo 
XVII. La crisis de la industrial textil, sector artesanal prioritario en Los Pedroches, el 
                         
25  E. Márquez Triguero, en Señorío y estado..., págs. 60-68, reproduce íntegra la escritura de venta de las 
Siete Villas. 



[16] 
 

agobiante aumento de la presión fiscal, un proceso inflacionista que trae consigo un 
notable aumento de precios, las epidemias, plagas y malas cosechas del siglo, constituyen 
un rosario de factores que justifican el calamitoso panorama que se nos presenta. 
 
      Por un lado, las villas debían atender a una larga lista de cargas fiscales de diversa 
procedencia, tanto las propias de su posesión por el Marqués (penas de cámara, gastos de 
justicia, jurisdicción civil y criminal, señorío y vasallaje), como las contribuciones 
habituales a la hacienda real, incrementadas ahora por la debilidad del tesoro público y las 
continuas guerras con Europa (alcabalas, servicio real ordinario, servicio real 
extraordinario, donativos, impuesto de cientos, de millones, etc.). A todo ello se añadían 
las derivadas de la composición de milicias y asistencia a los reales ejércitos, los cuales, 
además, con frecuencia en sus desplazamientos se instalaban en estas villas aprovechando 
su estratégica ubicación en el camino real de Andalucía a la Corte. Todo ello provocó que 
muchos vecinos quedaran arruinados y los municipios endeudados e imposibilitados para 
hacer frente a sus obligaciones con la hacienda real. 
 
      Las actas de los cabildos de la villa de Añora nos reflejan claramente cuál era el 
estado económico y social de la época. Ante la imposibilidad de satisfacer las abultadas 
cantidades que se solicitaban para el pago de tales cargas el concejo recurre a diversas 
ayudas. La más frecuente es la venta de las yerbas y bellota de la dehesa de la Vera, así 
como el "rompimiento" (roturación y siembra) de determinadas parcelas de la misma: 
    

"fue acordado que se venda un pedaço de la dehesa de la bera para ayudar a pagar 
algunas contribuçiones reales y alibiar a los veçinos en alguna cosa" (cabildo de 
23-X-1680); "es conbeniente el que las dehesas de Peña Alta, Vera y Arcibejo se 
benda su fruto por este presente año respecto de estar esta villa mui empeñada con 
los tiempos tan calamitosos y los vezinos mui pobres y atrasadas sus cobranças y 
para que lo que le tocare a esta villa sirba de alibio a los vezinos, pagando de ello a 
su Magestad" (cabildo de 23-IX-1638); "se acordó y determinó que se determine 
romper la dehesa de la vera por un año cobrando por cada fanega de las que se 
rompan, en la parte i sitio que mas conbenga, onze reales de vellon (...) para salir 
del ahogo en que se halla la villa i sus vecinos" (cabildo de 28-II-1736)26. 

 
      También se acudía a la venta de los frutos de otras tierras de los propios de la villa: 
 
    "trataron y confirieron sobre si conbiene o no el que se vendan los frutos de yerba y 

pampana de las biñas de los pagos del Salobrar, Peña del Cuerbo, huerta Bieja, 
Pago de Isabel Diaz, Guadarramilla y Casas, propios de los vecinos desta villa para 
pagar el donatibo boluntario conque esta villa sirbe a su magestad para ayuda a la 
gerra contra Françia por estar esta villa y sus veçinos muy pobres y neçesitados" 
(cabildo de 21-X-1674). 

                         
    26  AHMA, Libros de actas del cabildo, legs. 4-7. Los testimonios podrían multiplicarse. 



[17] 
 

 
 

Portada con arrabá y ángulo conopial en calle Concepción 
 

 
      La colaboración de la villa con los Reales Ejércitos no se limitaba a las cargas 
económicas relacionadas con los mismos, sino que exigía además la aportación de sus 
hombres. El procedimiento habitual para alistar era por vía de repartimiento. A Córdoba 
llegaban las órdenes del Consejo Real o de la Secretaría de Guerra para que las 
poblaciones de su reino aportasen un determinado número de soldados, que les era 
asignado de acuerdo con su vecindario. Las justicias locales, por su parte, gestionaban el 
alistamiento de los soldados que se pedían. En un principio se intentaba cubrir su número 
con voluntarios, pero este método raramente conseguía los resultados apetecidos. Entonces 
se recurría al sorteo entre los mozos solteros que cumplían las condiciones exigidas de 
edad y constitución física, siendo el azar el que designaba a los futuros soldados. Dos 
ejemplos de reclutamiento en Añora nos informan sobre diversos aspectos de la situación 
socio-económica de la villa. 
 
      En 1676, con motivo de haberse ordenado una leva de 600 infantes en el reino de 
Córdoba, se manda orden a las villas para que acudan a servir con los soldados que 
pudiesen hallar voluntarios, vagabundos y sin ocupación, presos por delitos leves o que 
hubiesen recibido paga de su majestad en alguna ocasión. Tras numerosas diligencias, el 
concejo de la villa de Añora hubo de concluir que 
 
    "no se han podido hallar (soldados) y hombres bagamundos y mal entretenidos por 

ser esta villa corta y de mui poca beçindad y sus vezinos muy pobres son todos 
trabajadores y bien entretenidos y cargados de obligaciones por cuia causa no an 



[18] 
 

preso persona alguna ni les consta que aiga soldado que aia recibido paga de su 
Magestad"27. 

 
      Finalmente, se decidió pagar a dos mercenarios de Córdoba, repartiendo el costo 
entre todos los vecinos. 
 
      En 1730, por su parte, una real ordenanza resuelve que se levanten por quintas 
4.806 hombres para recluta y aumento de los Regimientos de Infantería Española, de cuyo 
número correspondieron 243 al reino de Córdoba y dos a la villa de Añora. El concejo 
local, sin embargo, encontró dificultades para designar a los dos soldados, pues de los 21 
mozos existentes entre 18 y 40 años no había en la villa "mas que tres mozos que no 
fuesen pastores, de los quales dos eran hermanos hijos de una viuda"28. Tanto los hijos de 
viuda pobres que hubieran de trabajar en su propio sustento como los pastores de ganado 
lanar de la Cabaña Real (por servir estos, indirectamente, a la fabricación de paños para el 
vestuario de las tropas reales) estaban exentos de la actividad militar. 
 
      Por otra parte, la penosa situación de la comarca se vio agravada a lo largo del siglo 
XVII por una larga serie de epidemias y malas cosechas provocadas sucesivamente por 
sequías, excesos de lluvias y plagas de langosta. Así, en 1670 el concejo de Añora acuerda 
una vez más la venta de los frutos de yerba y bellota de las dehesas de propios para paliar 
en lo posible la situación provocada por la mala cosecha debida a "la plaga de langosta que 
Dios nuestro Señor fue serbido de enbiarnos sobre los sembrados"29. En 1678 los efectos 
de la mala cosecha provocada por excesos de lluvia se intentan paliar con el reparto a los 
labradores de una fanega de trigo del pósito municipal por cada yunta de labor30, y al año 
siguiente dos fanegas por yunta, con la condición de que se devolvieran el día de Santa 
Marta del año siguiente31. Una plaga de gorriones afectó a los campos en 1671, ante lo que 
el cabildo acordó que se efectuara un cálculo para que "cada vezino mate los que le fueren 
repartidos y los entregue a la persona nombrada", la cual "les a de quitar las cabezas y 
quedarse con ellas para dar cuenta cuando se le pida". Por cada gorrión de los asignados 
que no se entregara habría de pagarse una multa de seis maravedíes32. Por lo que se refiere 
a las epidemias de peste del siglo XVII, no hay evidencias de que ninguna de ellas atacara 
a Añora, a pesar de lo cual en 1682 se tomaron las medidas preventivas habituales, 
consistentes en cercar la población, tapiando las bocacalles, y dejar abierta tan solo una o 
dos puertas, como modo de controlar el acceso a la villa: 
 
    "y asímismo acordaron que para la mejor custodia y seguridad de esta dicha villa se 

cierre la puerta de ella a las diez de la noche y la llave se entregue a una persona de 
las de dicha diputación y que no se abra hasta que sea de día"33 

 
      La actividad económica de la villa de Añora seguía basándose fundamentalmente 
en la ganadería y en la industria textil. La clase de ganado predominante es el lanar y 
cabrío, seguido del de cerda y vacuno34. La propiedad pecuaria está muy concentrada: 
                         
27  Idem, fol. 62. 
28  AHMA, reg. 49, leg. 5, expte. 1. Cabildo de 15 de diciembre de 1730. 
29  AHMA, reg. 48, leg. 4, expte. 25, fol. 27. Cabildo de 29 de septiembre de 1670. 
30  Ídem, fol. 89. Cabildo de 3 de octubre de 1678. 
31  Ídem, fol. 96. Cabildo de 18 de octubre de 1679. 
32  AHMA, reg. 47, leg. 4, expte. 24, fol. 119. Cabildo de 22 de marzo de 1671. 
33  AHMA, reg. 48, leg. 4, expte. 25, fol. 124. Cabildo de 19 de junio de 1682. 
34  José Manuel de Bernardo Ares, "Aproximación al estudio de la ganadería cordobesa en 1723", en Actas 
del I Congreso de Historia de Andalucía. Andalucía Moderna (Siglo XVIII), tomo I, págs. 73-91. La 



[19] 
 

pocos propietarios (tan solo 27) con muchas cabezas de ganado (casi todos poseían más de 
cien cada uno). Clanes familiares poderosos contribuyen a mantener dicha concentración 
de riqueza pecuaria (los Benítez y los Cejudo, por ejemplo, poseen entre cuatro personas 
2.220 cabezas de ganado). Los eclesiásticos que se mencionan, por su parte, tienen una 
considerable riqueza, si se les compara con el resto de los propietarios. Así, don Antonio 
Cejudo y Benítez, rector y cura de la iglesia parroquial, era dueño de 830 cabezas de 
ganado lanar y cabrío, 20 de cerda y 12 de vacuno; don Bartolomé Sánchez del Olmo, 
vicario de la iglesia de Añora, es el más rico de los propietarios, con un rebaño formado 
por 1.220 cabezas de ganado lanar y cabrío, 100 de cerda y 30 de vacuno. La 
preponderancia del ganado lanar sobre cualquier otro es comprensible teniendo en cuenta 
la dedicación de la comarca a la fabricación textil. Es cierto que la producción había 
descendido con respecto a épocas pasadas, pero todavía sigue siendo la principal 
ocupación artesanal de las villas.  
 
      Por lo que se refiere al panorama cultural de la época, pocos datos hay que nos 
permitan siquiera una aproximación somera. La situación económico-social apuntada 
anteriormente puede hacernos pensar fácilmente que este sería desolador, a pesar de que 
comienzan a manifestarse algunos indicios de preocupación intelectual. Así, en 1678 el 
cabildo contrata, al parecer por primera vez, a un maestro para la villa, pues hasta ese 
momento quienes deseaban educar a sus hijos debían enviarlos a otros lugares, 
especialmente a Torremilano, " a donde los gastos son maiores". Se le adjudica un sueldo 
de 250 reales al año, además de proporcionársele vivienda y exención de impuestos y 
contribuciones35. Probablemente la figura de un maestro fijo en la villa se mantuvo 
ininterrumpidamente a partir de entonces, pues el Catastro de Ensenada certifica también 
su presencia en Añora en 1753. 
 
      Asimismo, hay una tímida, pero significativa, presencia de colegiales procedentes 
de Añora en el Seminario de San Pelagio de Córdoba, centro erigido en 1583 y orientado a 
la formación de futuros sacerdotes. Durante el siglo XVII ingresaron cinco escolares de 
Añora, mientras que de Torremilano, por ejemplo, solo lo hicieron dos36. Probablemente la 
tendencia siguió en alza, pues en 1753 nos encontramos con un colegial en San Pelagio y 
dos "estudiantes de filosofía", probablemente en el Colegio de la Asunción de Córdoba, 
erigido en los años setenta del siglo XVI y controlado ahora por los jesuitas. 
 
      Por su parte, hemos de presumir un denso ambiente religioso  durante esta época en 
las Siete Villas. Así se puede deducir, por ejemplo, de los autos de buen gobierno de los 
corregidores. El de 1707 contiene en su primer artículo 
 
    "Que ninguna persona, de cualquier estado y calidad que sea, diga blasfemias del 

nombre de Dios Ntro. Señor ni de la Virgen, su Madre y Señora; ni de los Santos ni 
cosa Sagrada, ni juren el nombre de Dios ni de los Santos, pena de cortarle la 
lengua y perdimento de la mitad de sus bienes". 

 
      No menos eficaces a la hora de despertar y mantener el fervor religioso serían las 
predicaciones desde el púlpito, que adquirían especial relevancia en las épocas de 
                                                                        
documentación que estudia procede del Archivo Municipal de Córdoba (AMCO), sección 6ª, leg. 7, cuaderno 
25. 
35  AHMA, reg. 48, leg. 4, expte. 25, fol. 84. Cabildo de 1 de mayo de 1678. 
36  Juan Aranda Doncel, La época moderna (1517-1808), tomo 3 de Historia de Córdoba, Córdoba, 1984, 
pág. 175. 



[20] 
 

cuaresma y adviento. En numerosas ocasiones el ayuntamiento sufraga los gastos 
ocasionados con motivo de la estancia en la villa de un predicador forastero, para evitar un 
desigual pago por parte de los vecinos. El pago al predicador, en especies, solía proceder, 
por vía de limosna, de los vecinos que poseían ganado una vez terminadas las labores de 
esquilo. Esta costumbre tenía un doble inconveniente: que, a veces, después de haber 
terminado su predicación cuaresmal, el clérigo tenía que esperar más de un mes "a que se 
acaben los desquiles para pedir la limosna de la lana"; por otro, se producía una 
discriminación entre los vecinos en tanto que la aportación provenía tan solo de los 
ganaderos "y otros vecinos con mayores caudales no dan cosa alguna". El concejo intentó 
atajar esta situación y, así, en 1677, por ejemplo, dispuso que de los fondos municipales se 
pagasen 300 reales al predicador de la Pascua de Resurrección que solía venir cada año 
desde Córdoba37. 
 
      La pertenencia de las villas al Marqués del Carpio provocó, por su parte, algunos 
conflictos de competencias entre este y las autoridades eclesiásticas, como el pleito 
mantenido sobre si se debían quitar o no las sillas que los gobernadores tenían en las 
iglesias o sobre la posesión de los bienes mostrencos de cada villa. Uno de los 
acontecimientos religiosos más importantes del período señorial fue, sin embargo, el 
Sínodo celebrado en Córdoba del 18 al 22 de junio de 1662, siendo obispo Francisco de 
Alarcón. A él acudieron los vicarios, rectores y curas de todas las villas y en su transcurso 
se redactaron las constituciones eclesiásticas para la administración de la diócesis de 
Córdoba. Las Siete Villas pertenecían al arcedianato de Pedroche, regido entonces por 
Francisco de Pedrajas. 
 
 
5. UNA FOTO FIJA: AÑORA A MEDIADOS DEL SIGLO XVIII 
 
 

A mediados del siglo XVIII, por orden del rey Fernando VI a propuesta de su 
ministro el Marqués de la Ensenada, se realizó en todos los pueblos de la Corona de 
Castilla una minuciosa averiguación a gran escala de sus habitantes, propiedades 
territoriales, edificios, ganados, oficios, rentas y de las características geográficas de cada 
población, conformando todo ello un documento fiscal y estadístico de extraordinario valor 
histórico, al que se conoce como Catastro de Ensenada. El ejemplar correspondiente a 
Añora se compone de cuatro libros: el Interrogatorio general, el de Familias Seglares, el de 
Haciendas Eclesiásticas y el de Haciendas Seglares (en dos tomos), fechados en 1753, 
cuyo análisis nos proporciona una visión detallada de la economía y sociedad en la Añora 
de la época. 
 
 Un recuento nominal del Libro de Familias Seglares del Catastro de Ensenada38 
nos da un total exacto de 283 vecinos como componentes de la población de Añora en 
1753, sin incluir los eclesiásticos39. Estos 283 vecinos representan una población seglar 

                         
37  AHMA, reg. 48, leg. 4, expte. 25, fol. 75. Cabildo de 19 de abril de 1677. 
38  Del Catastro del Marqués de Ensenada, fuente fundamental de este apartado, se conservan en el AHMA 
tres libros: el de Familias Seglares (reg. 214, leg. 21, expte. 1), el de Haciendas Eclesiásticas (reg. 215, leg. 
21, expte. 2) y el de Haciendas Seglares, en dos tomos (reg. 216, leg. 21, expte. 3 y reg. 217, leg. 21 bis, 
expte. 1). El Interrogatorio General se conserva en el AHPCO (libro nº 361). 
39 Aunque la respuesta a la pregunta 21ª del Interrogatorio General afirma que "la población se compone de 
doszienttos settenta vezinos poco mas o menos ynclusos los eclesiastticos" y en varias ocasiones en el Libro 
de Haciendas Seglares se habla de "los ttrezienttos vezinos de que goza la villa". 



[21] 
 

total de 944 habitantes, correspondiendo por tanto a cada familia una media de 3,3 
miembros. De este número, 469 son hombres y 475 mujeres. La población total de Añora, 
incluyendo el estamento eclesiástico, es de 948 habitantes. 
 
 Estas cifras manifiestan un fuerte crecimiento demográfico de la villa con respecto 
al censo de 1713 (Vecindario General de España), año en el que el número de vecinos 
cabezas de familia era de 178 (unos 587 habitantes). La población seguirá aumentando 
hasta llegar a 961 habitantes en 1781, pero en 1787 estos descenderán ligeramente, 
situándose su número en 92540. 
 
 El Catastro de Ensenada solo señala la profesión de los varones cabeza de familia e 
hijos mayores, sin que aparezca ninguna indicación sobre la ocupación de las mujeres. 
Partiendo de esta limitación, consideraremos que la cifra de población activa comprende a 
293 personas (varones casados, viudos, solteros cabezas de familia e hijos mayores), lo que 
supone un 31% de la total (sin contar, a estos efectos, la población eclesiástica). 
 
 Del análisis de las profesiones que se citan se aprecia claramente el predominio de 
la actividad agropecuaria sobre cualquier otra ocupación. Sin incluir algunos oficios 
relacionados con el sector, más del 85% de la población activa masculina dedicaba su 
actividad al campo, lo que confirma que se trata del medio primario de subsistencia. El 
grupo más numeroso del sector es el de ganaderos, con 101, de los cuales al menos 56 se 
dedican al ganado lanar. 
 
 En cuanto a la dependencia laboral de los trabajadores agropecuarios, solo un 31% 
de los labradores eran sirvientes frente a un 69% que trabajan por su cuenta. La proporción 
es inversa en lo que a ganaderos se refiere, con un 61'5 % de asalariados y un 38'5 % de 
autónomos. A los jornaleros, que constituyen más del 27% de la población activa, no se les 
atribuye especialización alguna. 
 
 Al sector textil, que tanta importancia tuvo en este pueblo, como en las demás 
villas de Los Pedroches, durante el siglo XVI, solo se dedica ahora el 3'75 % de la 
población activa, incluyendo cuatro sastres. La cifra, sin embargo, puede resultar engañosa 
al no indicar el Catastro la ocupación de las mujeres, las cuales, según Casas-Deza, se 
ocupaban mayoritariamente en esta actividad a mediados del siglo XIX. Hay que recordar 
que la unidad básica de producción eran los pequeños talleres domésticos, en los cuales 
con frecuencia trabajaría toda la familia. 
 
 Del resto de las profesiones cabe destacar la presencia de tan solo un maestro de 
primeras letras (que también ejercía de barbero), a pesar de los alrededor de 300 menores 
que había en el pueblo. Ello puede hablarnos del nivel educativo de la población en 
general, no obstante de la presencia también de dos "estudiantes de filosofía" y un colegial. 
 
 Por lo que a clases sociales se refiere, solo hay en el pueblo una familia de 
hidalgos, la de doña Isabel Fernández de Lama41. Era viuda de Miguel Ignacio Velarde 

                         
40  Bartolomé Valle Buenestado, "Notas sobre la evolución demográfica de la comarca de Los Pedroches 
(1530-1857)", en Actas del I Congreso de Historia de Andalucía. Andalucía Moderna (siglo XVIII), tomo II, 
Córdoba, 1978, págs. 289-303. 
41 Isabel Fernández de Lama pertenecía a una familia muy influyente en Añora. Su padre, Miguel 
González Bermejo, había sido teniente de gobernador del Marqués del Carpio en 1699-1700, su hermano 
Bartolomé Sanz de Lama fue presbítero vicario de la iglesia parroquial y dueño de una cuantiosa heredad, 



[22] 
 

Tello, natural de Torremilano y perteneciente a una familia de caballeros hijosdalgos 
notorios asentados en aquella localidad desde hacía varias generaciones42, que había fijado 
su residencia en Añora hacia 1709, al casarse con doña Isabel43. Un hijo de ambos, 
Bernabé Velarde Tello, fue colegial en el mayor de Cuenca y catedrático de cánones en la 
Universidad de Salamanca desde 1756 hasta 1772. Después fue canónigo de la Santa 
Iglesia de Córdoba, donde murió en 177844.  
 

Los Velarde construyeron la casa señorial sita en la calle Concepción, 36, que 
terminó dando nombre a la plaza en la que se encuentra y que representa una singularidad 
patrimonial en el conjunto urbano de la localidad.  La casa, con planta baja y encamarado, 
ocupaba en su origen quizás toda la manzana de viviendas en la que hoy se encuadra, pero 
a mediados del siglo XVIII aparece ya dividida. Habiendo sido fragmentada y muy 
modificada a lo largo de los siglos, como consecuencia de repartos de herencias o ventas 
parciales, resulta imposible determinar en la actualidad qué estructura presentaría en su 
época de esplendor, aunque es fácil imaginarla similar a otras casas señoriales semejantes 
de Dos Torres o Pedroche.  El Libro de Familias Seglares del Catastro de Ensenada45 
describe la propiedad como “casa en la calle de la Concepción con cuarto bajo y 
encaramado y quince varas de frente [unos doce metros y medio] y doce de fondo [unos 
diez metros] arrendada anualmente en 66 reales de vellón y confronta por una parte con 
don Bartolomé de Lama, presbítero, y por la otra con Bartolomé, Sebastiana y María 
Blanco, menores”46. Es probable que las casas de estos dos linderos formaran en su origen 
una sola unidad con la hoy llamada casa de los Velarde, según denuncia la alineación y 
ciertos elementos constructivos que se mantienen.  
 

El elemento artístico más valioso de la vivienda (y el único original que se 
conserva) es su fachada, que presenta una portada de granito compuesta por ciclópeas 
jambas y dintel lisos, rematados por un frontón partido con pináculos. De entre las alas del 
frontón surge un cuadro a modo de ventana, que quizás cobijase en su día el escudo de 
                                                                        
su tío Fray Juan de San Bernardo ocupó el cargo de Provincial de la Orden de San Francisco en Granada 
y su tío Fray Bartolomé Bejarano fue definidor y custodio en la Provincia de los Ángeles. El Libro de 
Familias Seglares del Catastro de Ensenada se refiere a ella como “hidalga, de edad de sesenta y cuatro años, 
viuda, tiene tres hijos de mayor edad y dos hijas”. 
42 Juan Andrés Molinero Merchán, Torremilano y Torrefranca. Hidalguía y heráldica, Pozoblanco, 1997, 
págs. 89 ss. 
43 No es, sin embargo, el primer Velarde que se trasladó a Añora procedente de Torremilano. Con 
anterioridad lo hizo su hermana María Velarde Tello, que casó con el noriego Juan Hidalgo Bermejo, de 
cuyo matrimonio nació en 1703 Miguel Antonio Velarde Tello, quien sería, por tanto, el primer Velarde 
nacido en Añora. [Archivo General de Indias, Contratación, 5469, N. 2, R. 63]. 
44  Enrique Esperabé de Arteaga, Historia pragmática e interna de la Universidad de Salamanca, Salamanca, 
1917, tomo II, pág. 676 ss.; Casas-Deza, Corografía, pág. 40; Juan Andrés Molinero Merchán, Doctores de 
Añora. Significantes de poder, Diputación de Córdoba, Córdoba, 2014, págs. 203 ss. 
45 Catastro de Ensenada, Libro de Familias Seglares, nº 204. AHMA, reg. 214, leg. 21, expte. 1. 
46 Catastro de Ensenada, Libro de Haciendas Seglares, tomo 2, nº CLXXXV. AHMA, reg. 217, leg. 21 
bis, expte. 1. Las viviendas de los linderos se describen así: Bartolomé Sanz de Lama es propietario de 
“una casa en la calle de la Concepción con cuarto bajo y encamarado y diecisiete varas de frente y 
diecisiete de fondo regulado su alquiler anual en noventa reales de vellón y confronta por una parte con la 
de Dª Isabel Fernández de Lama y otra hace esquina a la calle Angostilla” (Catastro de Ensenada, Libro 
de Haciendas Eclesiásticas, nº I. AHMA, reg. 215, leg. 21, expte. 2); “Bartolomé, Sebastiana y María 
Blanco, menores, tienen por bien que administra Lucas Rodríguez una casa en la calle de la Concepción 
con cuarto bajo y encamarado y diez varas de frente y trece de fondo, regulado su alquiler anual en 
quarenta reales de vellón y confronta con una parte con la capellanía que en la parroquial de esta villa 
fundó don Pedro Zejudo, presbítero, y goza el mismo y por la otra con doña Isabel Fernandez de Lama, 
viuda”  (Catastro de Ensenada, Libro de Haciendas Seglares, tomo 2, nº CLXXXVI. AHMA, reg. 217, 
leg. 21). 



[23] 
 

armas del linaje de los moradores y que hoy esta ocupado por una imagen religiosa 
irreconocible. El recuadro, flanqueado por volutones, está rematado con un frontón curvo y 
una venera en su tímpano.  Se trata de una composición sin apenas paralelos civiles en la 
comarca, a pesar de su clasicismo barroco.  

 
 

 
 

Portada de la Casa de los Velarde (siglo XVIII) 
 
 

Resulta probable que la plaza que se extiende frente a la vivienda de los Velarde 
(llamada actualmente Plaza de las Velardas, en homenaje popular a las herederas 
femeninas del linaje) fuera abierta al tiempo de su construcción, como manifestación 
señera del poderío familiar.  La calle Concepción, en el centro de la localidad, representaba 
a mediados del siglo XVIII la vía urbana de mayor prestigio social, según se deduce de la 
relación de propietarios de inmuebles. Además de los Velarde, poseían viviendas en esta 



[24] 
 

calle los dos presbíteros de la localidad, Bartolomé Sanz de Lama (propietario de tres casas 
en esa calle47) y Pedro Cejudo, así como el Convento de la Concepción de Pedroche y 
otros ricos vecinos de la villa. Con todo, la calle Concepción no estaba solo compuesta por 
edificios nobles, sino que también se hallaban en ella todavía pajares, establos de bueyes, 
un horno de pan y varias “piezas de tierra de sembradura de secano” amuralladas (o 
“muradas”, según terminología de la época).  
 
 Había cuatro clérigos en el pueblo, de los cuales tres eran presbíteros y el cuarto un 
clérigo de menores que hacía también las veces de sacristán. Todos ellos destacaban por 
sus cuantiosas posesiones materiales. Así, Bartolomé Sanz de Lama, presbítero vicario de 
la iglesia parroquial, poseía tres casas, dos pajares, un horno, 227'4 fanegas de tierra, 160 
reales de renta procedentes de dos censos con un valor principal de 7.000 reales, 1.700 
cabezas de ganado lanar, 371 cabezas de ganado de diversas especies, 52 colmenas y 15'6 
fanegas de tierra pertenecientes a una capellanía. Las propiedades de los demás clérigos 
eran sensiblemente inferiores.  
 
 En cuanto a los salarios existen pocos datos, pero ofrecemos algunos de ellos a 
título de curiosidad. El cirujano recibía del concejo de la villa un salario de 2.200 reales de 
vellón, siendo su obligación "la curazion de los vezinos sin yntteres alguno, como ni 
tampoco por las sangrias"; el barbero ganaba al año 600 reales; el escribano, que lo era 
público y del cabildo, 1.283 reales (1.083 por su trabajo para el cabildo y 200 por la 
escribanía pública); al notario se le estima una renta anual de 40 reales, "por lo poco que 
ttiene que ttravajar"; el maestro de primeras letras, que era también barbero, gana 100 
reales; un albañil percibe diariamente 5 reales; un maestro herrador y albéitar dos reales 
diarios, "attendiendo a lo poco que ttiene que hazer mediantte que las caballerias menores 
y muchas de las maiores no acosttumbran herrarlas sino en las ttemporadas de agostto"; un 
herrero y un zapatero tres cada uno y un hornero dos reales y medio. 
 
 Según el Catastro, Añora se compone en estos años de 280 casas habitables48, tres 
en ruinas, 16 pajares, nueve solares sin edificar y tres hornos de cocer pan, que se 
distribuían en las calles Cantarranas, Córdoba, Empedrada, Concepción, San Pedro, Rastro 
y Plaza (de la Iglesia). Se citan nombres de varias calles más al indicar los linderos de 
algunas casas, pero no consta que en ellas hubiera edificaciones. Los hornos estaban 
situados en las calles Concepción (esquina a calle Olivos), Rastro y Empedrada. 
Numerosas personas y entidades religiosas de villas vecinas tenían intereses materiales en 
el término de Añora, procedentes probablemente de legados testamentarios y donaciones, 
como el convento de San Juan de la Penitencia de Torremilano o el de la Purísima 
Concepción de Pedroche. 
 
 Existían catorce tahonas harineras de una piedra cada una, que empleaban el "tiro 
de cavalleria" como fuerza motriz. De ellas, cinco estaban en desuso y las nueve restantes 
                         
47 Catastro de Ensenada, Libro de Haciendas Eclesiásticas, nº I. AHMA, reg. 215, leg. 21, expte. 2. 
48  Este dato, que aparece en la respuesta a la pregunta 22 del Interrogatorio, hay sin duda que someterlo a 
crítica. De ser correcto, el número de casas habitables se correspondería casi matemáticamente con el de 
vecinos (280 frente a 283, incluyendo solteros y menores), lo que supondría la preeminencia de la vivienda 
unifamiliar y una media de habitantes por domicilio de 3'3, lo que resulta difícilmente creíble. Sabemos, por 
ejemplo, que en Pozoblanco existía un déficit de vivienda de 364 unidades y era frecuente que en una misma 
casa vivieran dos, tres o más familias (Véase Rafael Yun Cabrera, "La población de Pozoblanco a mediados 
del siglo XVIII. Su actividad y sus pertenencias", en Actas del I Congreso de Historia de Andalucía. 
Andalucía Moderna, págs. 345-365). Además, para un siglo más tarde Casas-Deza informa de la existencia de 
solo 225 casas, a pesar de que los vecinos eran ya 310. 



[25] 
 

solo molían en la temporada de verano, "quando por falta de agua zesan de moler los 
molinos". El molino harinero de agua estaba en el arroyo de Guadarramilla, al que se 
llamaba Molino de la dehesa o Molino de la Vera, con dos muelas. Su producto regular por 
año era de nueve fanegas de trigo, dos de cebada y una de centeno, equivalente a 160 
reales, que se repartían en partes iguales los tres propietarios y el molinero. 
 
 Como edificios municipales, el pueblo contaba con la Casa Consistorial, donde se 
ubicaba también el Pósito, una cárcel y una fragua pública en la calle Concepción y una 
carnicería en la calle Rastro. Existían dos puentezuelos de piedra en un regajo que 
atravesaba la población por medio y que permitía el acceso de los vecinos de una parte a 
otra en tiempos de lluvia. 
 
 Como miembro de las Siete Villas de Los Pedroches, Añora no tenía delimitado su 
término municipal, sino que este era común con las otras seis villas que integraban la 
mancomunidad. No obstante, conocemos la superficie que ocupaban las tierras propiedad 
de sus vecinos y las de aquellas pertenecientes al caudal de propios y comunes que eran 
explotadas por estos. 
 
 En total, los vecinos de Añora ejercían su actividad agraria sobre una superficie de 
5.895 fanegas ("cada fanega se compone de noventta y seis baras casttellanas en quadro") 
que constituían, de hecho, su término municipal. De ellas 3.207 son propiedad de 
particulares, 1.918 son bienes del común de vecinos de las Siete Villas de Los Pedroches y 
770 pertenecían a su caudal de propios (la dehesa de la Vera). La propiedad privada se 
encontraba muy fragmentada en parcelas de pequeña extensión, lo que no es inconveniente 
para que muchas de ellas pertenezcan a un solo propietario. 
 
 El análisis de los datos sobre los cultivos en las tierras atendidas por los vecinos de 
Añora demuestra claramente que nos encontramos ante una agricultura eminentemente 
cerealista, en la que hay predomino absoluto de los cultivos de secano, que ocupan el 
99'97% de la superficie cultivable, frente a los de regadío, que suponen tan solo el 0'03% y 
se concretan en la producción de hortalizas. Este contraste entre las superficies de secano y 
regadío, constante a lo largo de la historia económica local, se explica por la existencia de 
unos suelos de textura arenosa y escaso contenido en arcilla incapaces de retener la escasa 
e irregular agua de lluvia, así como por la proximidad de la roca madre (granito) a la 
superficie. 
 
 A cultivos de regadío se dedican dos fanegas de tierra de primera calidad. El 
aprovechamiento se reducía a hortalizas, pues los árboles frutales que existían (higueras, 
ciruelos, membrillos, granados, morales) "son de ttan mal planttio y son de ttan poca 
susttanzia la tierra para ellos que no le pueden considerar fruto alguno". La producción 
anual por fanega se estimaba en 40 cargas de hortalizas, valorándose cada una (formada 
por cinco arrobas) en ocho reales. 
 
 Los cultivos de secano están dominados por los cerealísticos, que ocupan más de 
un 81% del término, y se reparten en tres únicas especies: trigo, cebada y centeno. El 
encinar ocupa una superficie de 2.749 fanegas. De ellas 1.979'3 se siembran de cereales, 
mientras que el resto se dedica exclusivamente al aprovechamiento de la bellota para la 
alimentación del ganado de cerda y a la producción de pastos. El cultivo de secano se 
completa con la vid, cultivo que debió tener gran esplendor en el siglo XV pero que fue 
progresivamente restringiéndose hasta casi haber desaparecido totalmente en la actualidad. 



[26] 
 

Las 156 fanegas pobladas de vid producían anualmente una cosecha de 1.228 arrobas de 
vino, producción insuficiente para el consumo de la localidad, que se abastecía, a falta de 
tabernas, de un puesto público de vino donde se vendía al por mayor y menor vino y 
aceite. 
 
 La dedicación de tan alto porcentaje de superficie a la producción de cereales no 
debe considerarse como excluyente, pues en los largos años de intermitencia las tierras se 
empleaban en la producción de pastos para el aprovechamiento ganadero, al igual que se 
hacía con las tierras de los bienes de propios. Pues, en estas fechas, Añora gozaba ya de 
una importante cabaña ganadera. Resulta especialmente significativa la alta composición 
de la cabaña lanar estante (14.729 cabezas), tan solo superada en toda la comarca de Los 
Pedroches por Pozoblanco. Le seguían en número, pero ya a gran distancia, el ganado 
cabrío (1.553 cabezas), de cerda (519), vacuno (315) y asnal (219) 49. 
 
 El resto de las actividades económicas quedaba muy por debajo de la agropecuaria. 
Ya hemos indicado el bajo porcentaje de población activa dedicado a la industria textil en 
Añora, el cual si lo ponemos en relación con la gran cabaña ovina existente, nos habla 
inevitablemente de fluidos intercambios con Pozoblanco, donde un 10% de la población se 
dedicaba a esta labor artesanal, o con otras localidades de la comarca, donde la cabaña 
lanar era menor. Quienes en Añora se dedicaban a la industria textil fabricaban paños y 
bayetas, con una renta anual común de 858 reales. 
 
 La actividad comercial, finalmente, era prácticamente nula en Añora. No había 
panaderías fijas, sino que los propios vecinos amasaban y vendían el pan, aunque el 
concejo insistía en la necesidad de que hubiera un panadero dada la gran cantidad de pan 
que se consumía. Un vendedor de jabón abastecía a los vecinos trayéndolo de Torremilano 
y vendiéndolo aquí en piezas, por cuya actividad percibía una renta anual de 300 reales. No 
había mesón ni posada, por lo que los forasteros que venían de paso tenían que hospedarse 
en las casas particulares en que eran admitidos. La carnicería, propiedad del concejo, 
apenas rentaba para cubrir los gastos. 
 
 
6. EL CORREGIMIENTO DE LAS SIETE VILLAS 
 
 

En 1747, como parte del pago de los cuatro millones y medio de reales con que se 
ofreció servir a cambio de la confirmación de las alcabalas de algunos lugares de sus 
estados50, la Casa de Alba devolvió las Siete Villas a la Corona. Fernando VI creó 
entonces el Corregimiento de Letras de las Siete Villas de Los Pedroches51, dependiente de 
la Superintendencia de Córdoba, dentro de la política general borbónica de expansión de la 
figura del corregidor como instrumento eficaz de unificación y centralización de las 
estructuras administrativas del Estado. El corregimiento se mantuvo hasta 1835, año en el 
que, tras la muerte de Fernando VII, se produciría una reestructuración general de la 
administración del Estado que incluyó la supresión de los corregidores, los cuales fueron 

                         
49  B. Valle Buenestado, Geografía agraria..., pág. 181-182. 
50 Tomás López, Diccionario Geográfico, Biblioteca Nacional, manuscrito 7294, fol. 293. 
51 Antonio Merino Madrid, “Nuevas aportaciones sobre los corregidores de las Siete Villas de Los 
Pedroches”, en Crónica de Córdoba y sus pueblos VIII, Asociación Provincial Cordobesa de Cronistas 
Oficiales y Excma. Diputación Provincial de Córdoba, Córdoba, 2002, págs. 215-232.  



[27] 
 

sustituidos por jueces de primera instancia en las funciones judiciales y alcaldes en las 
gubernativo-administrativas. 

 
Con el establecimiento de un estado de corregimiento, las Siete Villas recuperaron 

su condición de realengas, pero continuaron manteniendo la unidad política y 
administrativa de la etapa anterior, al conservarse una autoridad común de rango superior a 
la de cada villa y en  muchos casos una legislación de aplicación también comunal. La 
figura del corregidor no era, de hecho, más que la prolongación del gobernador que rigió la 
vida común de las Siete Villas durante el Marquesado del Carpio, con la diferencia de que 
a este lo nombraban los marqueses y a aquel el rey. Por lo demás, seguía existiendo la 
unidad económica basada en los aprovechamientos agropecuarios de las dehesas 
comunales, la cual motivaba a su vez cierta unidad institucional, materializada en las 
reuniones periódicas de representantes de las villas en la ermita de Nuestra Señora de 
Piedras Santas para tratar de asuntos referentes al bien común. Esta unidad se veía 
reforzada además por el hecho singular añadido de la unidad territorial, al no haberse 
delimitado todavía los términos municipales jurisdiccionales de cada localidad y gozar 
todas ellas de uno solo en común. Por todo ello se puede afirmar que las Siete Villas de 
Los Pedroches han constituido a lo largo de su historia, pero especialmente desde 1660 
hasta 1835, la unidad territorial supracomunal más definida de la provincia de Córdoba. 
 

Como primer corregidor fue nombrado en 1747 Francisco Miguel Díaz de 
Mendoza, caballero de la Orden de Santiago, quien fijó su residencia en Torremilano y se 
distinguió enseguida por sus abusos de poder. Retiró a los alcaldes de las villas el uso de la 
jurisdicción ordinaria que venían usando desde antiguo (en cuanto a lo civil, desde la 
concesión de sus respectivos títulos de villa, y en cuanto a lo criminal, desde el año 1660 
en que el Marqués del Carpio tomó posesión de ellas), nombrándose desde entonces 
pedáneos, y les negó la posibilidad de hacer proposiciones para los empleos municipales, 
tal como era costumbre y recogían expresamente los títulos de villa de Añora y Villanueva 
de Córdoba (las últimas de las Siete en conseguirlos). Asimismo Francisco Díaz de 
Mendoza les privó del manejo de sus bienes de propios y comunes, cuyos remates efectuó 
en alguna ocasión sin concurrencia de ningún concejo, llegando a impedirles el uso de los 
archivos municipales y del testimonio de los escribanos cuando quisieron los alcaldes 
emprender acciones legales contra él52. Muchos vecinos renunciaban entonces a ejercer su 
derecho de reclamaciones y recursos ante la necesidad de tener que desplazarse a 
Torremilano, donde tenía su residencia este corregidor, pues el desplazamiento podría 
significarles más gastos y molestias que el hipotético provecho que recibirían. En 
noviembre de 1747 iniciaron los concejos del corregimiento acciones legales ante el rey 
para conseguir la restitución de sus jurisdicciones y todos aquellos derechos que les habían 
sido arrebatados por el corregidor. El proceso no termina hasta 1763, cuando Carlos III 
ordena a Francisco Díaz de Mendoza la devolución a las Siete Villas de todas las 
atribuciones que poseían.  
 

Así pues, durante el período 1747-1835 las Siete Villas de Los Pedroches tuvieron 
un gobierno de corregidores bajo el cual vivieron su pequeña transición del Antiguo al 
Nuevo Régimen. Durante esta etapa se define la actual supremacía de unas localidades 
sobre otras y se produce un desplazamiento de los centros de poder que ya se había 
iniciado con anterioridad, pero que ahora alcanza su estado definitivo. Pedroche y 
Torremilano, que durante los siglos XVI y XVII habían sido las localidades de referencia 
                         
52 AHMA, reg. 9, leg. 1, expte. 9. Real Provisión sobre la actuación del corregidor, firmada en Madrid a 
23 de julio de 1761.  



[28] 
 

en la subcomarca, sufren un retroceso demográfico y económico en favor Villanueva de 
Córdoba y, sobre todo, Pozoblanco, fenómeno que se ha relacionado con el mayor 
beneficio que ambas villas recibían del patrimonio comunal dada su ubicación con 
respecto a las dehesas compartidas. La superioridad demográfica y económica de 
Pozoblanco sobre el resto de las villas devino finalmente en hegemonía política: aquí 
estableció el corregidor su residencia (salvo el primero de ellos, que lo hizo en 
Torremilano), como lo habían hecho los gobernadores del Marquesado desde 1672 y a esta 
localidad se alude al menos desde 1777 como "capital" de las Siete Villas53; que esta 
preponderancia política era aceptada oficialmente lo demuestra el hecho de que, en 
ausencia de corregidor, su alcalde se dirija en varias ocasiones al Consejo, en nombre de 
las Siete Villas, para informar sobre determinados asuntos.  
 
 
7. EL SIGLO XIX 
  
 

El nuevo siglo trajo ideas revolucionarias que afectaron grandemente a la vida de 
estos pequeños pueblos, como el fin de los señoríos, la venta de terrenos comunales y en 
general la pérdida de confianza en los beneficios que podría conllevar para el futuro seguir 
constituyendo una unidad territorial. Coincidiendo con el final de la unidad política y 
administrativa que encarnaba la figura del corregidor, se produjo también la disolución del 
vínculo más fuerte que desde el Medievo había servido de nexo de unión entre estas siete 
villas: la propiedad conjunta y el aprovechamiento comunal de las dehesas de la Jara, 
Ruices y Navas del Emperador. La pérdida de este referente de unidad fue consecuencia en 
realidad de las nuevas ideas políticas sobre las tierras comunales, que afectaron por 
primera vez a las Villas en 1801 a causa de la segregación y posterior enajenación de una 
parte de la dehesa de la Jara, pero en realidad lo fundamental fue el cambio de mentalidad 
con respecto a una administración comunitaria y el desarrollo progresivo de una conciencia 
individual y localista. Podemos afirmar con rigor que con la división de la dehesa de la 
Jara efectuada en 1836 termina la historia de las Siete Villas de Los Pedroches, 
continuándose a partir de entonces la de cada una de ellas de forma individual. Aunque se 
tratara ya de una mera formalidad, el proceso se completaría con la delimitación y 
separación de términos municipales jurisdiccionales en 1909, poniendo así fin a una 
comunidad territorial supracomunal que se había mantenido durante más de cuatrocientos 
años como entidad histórica muy definida.  

 
Añora se declara durante este siglo como un pueblo, fundamentalmente, pacífico. 

Su participación en los conflictos de la centuria es prácticamente nulo y se esfuerza por 
dejar constancia de ello en la documentación oficial. 
 

La centuria comienza con una guerra de liberación contra el dominio francés. Una 
guerra nacional de caracteres épicos que sirve de excelente pórtico a la centuria del 
romanticismo. De la llamada Guerra de la Independencia y de la presencia francesa, sin 
embargo, apenas podemos rastrear algún dato sobre su repercusión en este pueblo. Desde 
Madoz54 venía afirmándose erróneamente en la historiografía comarcal que en agosto de 
1810 habría ocupado esta villa la 5ª división del ejército del general Blake, mandada por el 
                         
53 Archivo Histórico Nacional (AHN), Consejos, leg. 13623, expte. 3, doc. 6. Escrito con fecha 26 de 
abril de 1777. 
 54  Pascual Madoz, Diccionario geográfico-estadístico-histórico de España y sus posesiones de ultramar, 
Madrid, 1847, tomo II, pág. 356. 



[29] 
 

brigadier Creagh,  de origen irlandés (estancia a la que el imaginario popular atribuía el 
origen de los pelirrojos noriegos), pero se trata, sin embargo de un equívoco geográfico, al 
haber confundido el historiador la Añora cordobesa con La Ñora de Murcia, que se llamó 
también “la Añora” hasta el siglo XIX y que es desde donde realmente el ejército inglés se 
enfrentó a las tropas del general Sebastiani en la huerta murciana55.  

 
El siglo XIX trae también consigo una eclosión de la figura del bandolero, al que 

en esta centuria de frecuentes levantamientos militares cuesta distinguir del guerrillero o 
faccioso, pues aprovechando los desórdenes y desconciertos de los estados de guerra hubo 
soldados que practicaron el pillaje y bandoleros que sacaron provecho bajo el pretexto de 
cualquiera de las dos causas enfrentadas56. En 1810 el Consejero de Estado Comisario 
Regio se dirige al Ayuntamiento de Torremilano recordando la obligación que tienen los 
curas párrocos o los magistrados de los pueblos de escribirle semanalmente "ya sea para 
darme parte de quanto ocurra o para decirme que nada hay que altere la tranquilidad del 
pueblo", insistiendo en que se debe informar especialmente sobre "si se tiene o no noticia 
de que anden por alli vandidos(...), si se está en comunicación con los pueblos vecinos para 
saber con anticipacion todo movimiento de los vandidos" y sobre la situación de la milicia 
cívica, compañía de tiradores y ex-regulares57. En 1811 el cura párroco de Añora hace 
denuncia de los numerosos robos y amenazas de que es objeto "por las muchas partidas de 
ladrones que circulan este valle y acometen a los pueblos de corta poblacion y sin 
defensa”58. De los peligros del camino a Córdoba en aquella época ya había dado cuenta 
también el párroco de Añora en 1774, pues, ante la necesidad de recibir una determinada 
cantidad de dinero de parte del obispado para la continuación de unas obras en la iglesia 
local, afirma que "estoi haciendo diligencias para que me los den aqui para evitar los 
riesgos del camino”59. 
 

Tras la muerte de Fernando VII el 29 de septiembre de 1833, comienza en España 
una guerra civil entre los partidarios de don Carlos, hermano del rey, a quien hubiera 
correspondido la corona de no haber sido derogada en 1830 la ley Sálica, y los que se 
ponen del lado de la reina niña Isabel II. Enfrentamientos entre carlistas e isabelinos se 
produjeron en Los Pedroches, en la Garganta y Torremilano60, en 1835, sin que en ninguno 
de ellos participaran vecinos de Añora. Así lo expresan las autoridades locales al 
gobernador civil de la provincia al afirmar que "ninguna relacion habia tenido en la 
malograda accion de la Garganta ya en favor como en contra el vecindario de Añora"61. 
 
 Tampoco se inclinó Añora por ningún bando con motivo del pronunciamiento 
contra el gobierno del regente progresista Espartero que se llevó a cabo en 1843. En 
Córdoba se constituyó una Junta de Salvación que solicitó la adhesión al pronunciamiento 

                         
55  Estanislao Guiu y Martí, El año militar español. Colección de episodios, hechos y glorias de la 
historia militar de España, Barcelona, 1890, tomo II,  pág. 760. 
56 Antonio Merino Madrid, “Bandolerismo en Los Pedroches (Córdoba): realidad histórica, tradición oral 
y ficción literaria”, en El bandolerismo en Andalucía (Actas de las III Jornadas) (Rafael Merinero 
Rodríguez, editor), Ayuntamiento de Lucena y Fundación para el desarrollo de los pueblos de la Ruta del 
Tempranillo, Lucena, 2000, págs. 333-355. 
57 Archivo Histórico Municipal de Dos Torres (AHMDT), reg. 107, leg. 19, expte. 1. 
58  Archivo General del Obispado de Córdoba (AGOC), Despachos Ordinarios (DO), leg. 4, expte. del 
año 1811. 
59  AGOC, DO, leg. 4, expte. del año 1774. 
60  Juan Ocaña Torrejón, "Isabelinos y carlistas en Los Pedroches", BRAC, nº 47, (1937), págs. 51-73. 
61  Acta de la reunión celebrada con el gobernador civil en Torremilano el 21 de julio de 1835. AHMA, reg. 
429, leg. 37, expte. 10. 



[30] 
 

de los pueblos de la provincia. El Ayuntamiento de Pozoblanco lo secunda el 23 de junio, 
"proclamándolo con el mayor regocijo y satisfación y repique general de campanas" y 
nombrando una Junta presidida por Juan Tirado. Esta Junta solicitó a su vez la adhesión a 
los pueblos de su partido judicial. Ese mismo día se manifiesta Añora, donde, reunido el 
Ayuntamiento que presidía Miguel Gil, acordó que se contestara con la ambigüedad propia 
del desconocimiento y la desorientación: 
 
    "Este pueblo o sus havitantes son pacificos y obedientes a secundar cuanto se 

encamine a la felicidad de la nacion y el pais sin mezclarse en ningun partido de 
politica y que teniendo satisfacion de la municipalidad que le representa, ésta 
contestará a todas las comunicaciones que se dirijan"62. 

 
 El 27 de julio la Junta de Hinojosa comunica a los pueblos de la zona el triunfo del 
moderado Narváez sobre Espartero. Pozoblanco ratifica en el ejercicio de sus funciones a 
la Junta nombrada en junio y pide a los pueblos de su partido que reiteren su 
pronunciamiento. Añora se manifiesta el 29 de julio con los acostumbrados repiques de 
campana y vivas a la reina con la mayor solemnidad y júbilo, a la vez que se convoca a los 
vecinos para "elegir nuevo ayuntamiento, Junta u otra cualquier autoridad personal que 
merezca su confianza". Estos, sin embargo, manifiestan que 
 
    "no habiendo en este pueblo partido ni ningunas otras desavenencias que pudieran 

alterar la marcha y administracion de este pueblo, ninguna alteracion querian se 
hiziese y que mientras no viniese orden terminante de la Junta de Provincia 
señalando el ayuntamiento que havia de ponerse en posesion o que fuese este 
relevado, ninguna alteracion havia de hacerse por ser la corporacion como tenian 
manifestado ser personas que inspiran confianza"63. 

 
El reinado de Isabel II, que abarca hasta 1868, resultará decisivo en la 

configuración de la España contemporánea. Administrativamente se inicia con el Decreto 
de 30 de noviembre de 1833 que ordena la división territorial de la nación en 49 
provincias. La de Córdoba coincide prácticamente con el antiguo Reino de Córdoba, con la 
adición de Hinojosa del Duque y Belalcázar, que administrativamente pertenecían a 
Extremadura. 

 
 Desde el punto de vista político, y por lo que se refiere a la relación de Añora con 
los acontecimientos nacionales, hay que señalar por un lado una fiel lealtad por parte de la 
población a la Corona y a las instituciones monárquicas y, por otro, una persistente 
indefinición partidista. La villa se muestra públicamente en numerosas ocasiones "amante 
de las instituciones que actualmente rigen y de S.M. la reina Isabel II"64, y manifiesta 
festivamente su júbilo por los sucesivos acontecimientos de la vida real. Entre vivas a 
Isabel II se celebró en 1837 la jura de la nueva Constitución, con repique general de 
campanas, misa solemne en acción de gracias y Tedeum65. La proclamación de la mayoría 
de edad de la reina, cuando contaba trece años, y su jura para el cumplimiento de los 

                         
62  AHMA, reg. 59, leg. 8, expte. 1. Libro de actas de 1836-1846. Sesión de 23 de julio de 1843. 
63  AHMA, reg. 59, leg. 8, expte. 1. Libro de actas de 1836-1846. Sesión de 30 de julio de 1843. 
64  Acta de la reunión celebrada con el gobernador civil en Torremilano el 21 de julio de 1835. AHMA, reg. 
429, leg. 37, expte. 10. 
65  AHMA, reg. 59, leg. 8, expte. 1. Libro de actas de 1836-1846. Sesión de 16 de julio de 1837. Sobre este 
acto y los que siguen véase mi artículo "Isabel II y Añora", en Periódico Informativo Municipal Añora, nº 5 
(1989), págs. 32-34. 



[31] 
 

cargos, fue celebrada en Añora el 3 de diciembre de 1843. Los actos incluyeron, además de 
iluminaciones públicas, repiques de campanas y salvas por la Milicia Nacional, "una 
capeada de novillos, entregándose todos los havitantes de ella al mayor regocijo"66. 
También hubo celebraciones diversas con motivo de la proclamación de la Constitución de 
1845 y de la boda de Isabel II con su primo Francisco de Asís en 1846. 
 
 A finales del siglo XIX Añora, como el resto de localidades de Los Pedroches, 
vivía inmersa en un proceso de crecimiento demográfico espectacular, hasta el punto de 
que duplicó su población en apenas cincuenta años (pasando de 1.115 habitantes en 1857 a 
2.410 en 1910)67. Lógicamente, tal aumento demográfico hubo de tener su reflejo en la 
ampliación del casco urbano. A finales del siglo XIX había experimentado ya un desarrollo 
notable en cuanto a la construcción de casas y la alineación de calles68. A través del 
Catastro de Ensenada sabíamos que a mediados del siglo XVIII el pueblo contaba 
solamente con siete calles: Cantarranas, Concepción, Córdoba,  Empedrada, Plaza, Rastro 
y San Pedro, además de algunas callejuelas sin apenas edificaciones, como la Calleja de 
los Olivos, Calleja Angostilla, Calleja del Egido Grande, Calleja de los Perales y Calleja de 
la Cruz. Básicamente, se trataba de una disposición radial a partir de la plaza del 
ayuntamiento y de la iglesia, deudora todavía del planeamiento de la fundación original. A 
lo largo del siglo XIX se irá creando una red viaria más compleja articulada básicamente 
en torno a la calle Concepción, que marcará el eje central del desarrollo urbano del pueblo. 
A mediados de ese siglo, según Casas-Deza, constaba de 213 casas que se repartían en 
trece calles (Córdoba, Galicia, Empedrada, Contento, Plaza, Cantarranas, Iglesia, Cerrillo, 
Rastro, Concepción, Cruz de Arriba, Amargura y San Pedro)69, que Madoz describe como 
“cómodas, empedradas y limpias”. En 1891 aparecen ya citadas las calles Río Jordán (que 
sustituye a Cerrillo), Virgen (que sustituye a Cruz de Arriba) y Olivos70. En varias 
ocasiones el Ayuntamiento proclama la necesidad de realizar diversas obras públicas, entre 
las que se encuentran una nueva Casa Consistorial, un local para la escuela de niñas, una 
cárcel pública, una fuente de agua potable, un lavadero y un pilar para los ganados. 
 
 En lo económico, la ganadería, que había sido la ocupación preferente del pueblo 
en otros siglos, "ha venido a un abatimiento que seria escandaloso referir"71, motivado, 
entre otras razones, por el aumento de la cabaña ganadera de las poblaciones vecinas, 
hecho que había reducido el cerco de pastos del pueblo. Hay en 1831 en Añora 1.527 
cabezas de ganado lanar, 18 de vacuno, 131 de cerda, 24 de asnal y 85 yuntas de labor72. 
La dedicación del vecindario se orienta ahora a la agricultura, a través de la producción de 
trigo, cebada, avena y garbanzos. Esta producción resultaba, no obstante, insuficiente la 
mayoría de las veces para atender el consumo de la población, que se veía necesitada de 
proveerse de estos productos en Pozoblanco. Y ello debido, aparte de la mala calidad de 

                         
66  AHMA, Ídem. Sesión de 2 de diciembre de 1843. 
67 Este aumento de población tuvo lugar a pesar de diversos brotes epidémicos que se produjeron a lo 
largo del siglo, como el de viruela de 1867 (Diario de Córdoba, 19 de marzo de 1867, pág. 2). 
68 Antonio Merino Madrid, “Desarrollo urbano de Añora a finales del siglo XIX”, Revista de Feria de 
Añora, 2011, págs. 3-4. 
69  "Relación y estado de calles y edificios" (1860), AHMA, reg. 387, leg. 34, expte. 16. 
70 Manuel Cabronero Romero, Guía de Córdoba y su provincia para 1891 y 1892, Córdoba, 1891, págs. 351-
352. 
71  Escrito dirigido por el Ayuntamiento de Añora al Intendente de Rentas Nacionales de la provincia 
solicitando una rebaja en la contribución de bienes inmuebles, cultivo y ganadería. AHMA, reg. 60, leg. 8, 
expte. 2. Libro de actas de 1846-1850. El escrito lleva fecha de 26 de enero de 1848. 
72  Interrogatorio de propios y arbitrios (1831). AHMA, reg. 428, leg. 37, expte. 9. Respuesta a la pregunta 
primera. 



[32] 
 

los suelos, a las pocas tierras que estos vecinos poseían, especialmente cuando tras la 
desamortización eclesiástica fueron privados de las tierras de comunidades, santuarios y 
cofradías de Torremilano y Pedroche que tradicionalmente habían venido cultivando como 
arrendatarios. Un uso abusivo de sus escasas posesiones motivó que estas llegaran a ser 
casi infructíferas o que criaran productos de poca calidad. Por lo demás, existían todavía 
algunos telares para el hilado de bayetas y paños, cuyo manejo estaba, sobre todo, en 
manos de las mujeres. La cosecha de uva era ya insignificante y la de aceituna todavía 
inexistente. 
 
 Socialmente, hay que señalar un alto índice de pobreza. Según un documento sobre 
el estado del pueblo en 1842, en el pueblo hay "ciento tres pobres y viudas y solteros", 36 
labradores ("ningún pudiente") y 157 jornaleros y sirvientes73. 
 
 
8. LA DESAMORTIZACIÓN Y SUS CONSECUENCIAS 
 
 

La elaboración del Catastro de Ensenada había puesto de manifiesto la existencia 
de una enorme cantidad de tierra poseída por manos muertas, que la ideología ilustrada del 
siglo XVIII consideró un pesado lastre para el desarrollo de la agricultura española. Esta 
situación impedía, por un lado, el acceso a la explotación agrícola de quienes no eran 
propietarios de tierra, y, por otro, significaba un quebranto a la Hacienda por tratarse de 
bienes no contributivos. Tanto el problema social como el fiscal, así como el no menos 
grave de la deuda pública, se intentaron resolver mediante un complejo proceso legislativo 
que supuso la puesta en venta de los bienes amortizados eclesiásticos y municipales y que 
tuvo unas consecuencias de orden social y económico distintas a las previstas inicialmente. 
 
 La superficie poseída por el clero a mediados del siglo XVIII en la comarca de Los 
Pedroches ha sido calculada en torno a las 30.000 hectáreas74, terreno que había sido 
adquirido básicamente a través de la aceptación de las donaciones de los fieles a lo largo 
de los siglos. El proceso desamortizador que se llevó a cabo entre 1836 y 1851 supuso la 
enajenación de más de 5.600 hectáreas de tierra de esta procedencia. 
 
 En Añora fueron desamortizadas un total de 40'1 hectáreas, repartidas en 19 fincas 
menores todas ellas de seis. El proceso de ventas finalizó, no obstante, con un saldo 
material positivo para este pueblo, pues fueron adquiridas por vecinos de Añora 128'6 
hectáreas de tierras, dato que, sin embargo, pierde su aparente valor si tenemos en cuenta 
que tal superficie fue adquirida tan solo por tres propietarios, uno de los cuales se hizo con 
una finca de 117 hectáreas. 
 
 Las consecuencias de la desamortización eclesiástica fueron, a la postre, negativas 
para Añora. Por un lado, la alteración producida en los regímenes de tenencia, al cambiar 
de manos unas tierras que estaban arrendadas casi en su totalidad, privó a muchos 
arrendatarios de un aprovechamiento agrícola que constituía buena parte de su sustento. 
Por otro, la desamortización tampoco ayudó a aumentar el número de pequeños 
propietarios, pues tan solo tres vecinos de Añora adquirieron bienes. La nueva situación 
aparece bien reflejada en el escrito enviado en 1848 por el Ayuntamiento de Añora al 

                         
    73  Sesión de 26 de septiembre de 1842. 
    74  B. Valle Buenestado, Geografía agraria..., pág. 230. 



[33] 
 

Intendente de Rentas Nacionales de la provincia solicitando la revisión a la baja de su 
contribución territorial: 
 
    "Estos moradores se ven en la mayor estrechez porque el mayor número de tierras 

que cultivaban eran de Comunidades, Santuarios y Cofradías estinguidas de 
Pedroche y Dos Torres, adquiridas por particulares que las cultivan, y no 
encontrando mas que las pocas suyas, no las han dado el descanso que se requiere 
hasta que las han dejado cansadas o casi infructiferas, como la escasez 
experimentada en los tres últimos años ha demostrado"75. 

 
 En 1855 se proclama la llamada Ley de Madoz, que declaraba en venta todos los 
bienes de propios y comunes de los pueblos. Esta ley, como puede fácilmente suponerse, 
tuvo una enorme trascendencia para la comarca de Los Pedroches y, en particular, para las 
Siete Villas, que desde la Edad Media habían basado su personalidad en el mantenimiento 
de una amplísima extensión de tierras comunales. 
 
 Desde el principio la citada ley había desagradado a los ayuntamientos y vecinos de 
las Siete Villas, conscientes de los perjudiciales efectos que su aplicación habría de tener 
sobre la economía de la comarca. Ya en 1851, con motivo de un Interrogatorio dirigido a 
los ayuntamientos por una comisión parlamentaria para recabar información sobre los 
bienes de propios, el Ayuntamiento de Añora, en respuesta al artículo 14 que preguntaba 
sobre la conveniencia o no de "enajenar los bienes de propios, caudal común de vecinos y 
baldíos apropiados y arbitrados, manifestó su más enérgico rechazo a tal posibilidad, 
considerando que la enajenación de la dehesa de la Vera no solo traería como consecuencia 
la desaparición de su arbolado ("tan viejo") y la alteración del clima de la zona, sino que 
significaría el fin de la agricultura y ganadería en el pueblo, declara que 
 
    "enagenada esta unica finca de propios que ella les sostiene hasta de leña de 

arbustos para sus hogares, causaria casi totalmente la desaparición de estos vecinos, 
viéndose por necesidad en el caso de emigrar a otros paises, llevando tras sí la 
desolación y miseria de otros donde fuesen a morar por falta de estos recursos"76. 

 
 Años más tarde, cuando el Proyecto de Ley de Desamortización Civil está a punto 
de ser aprobado, el Ayuntamiento y los vecinos de Añora envían un conmovedor escrito a 
las Cortes Constituyentes en el que comunican su alarma y piden que la dehesa de la Vera 
sea excluida de la desamortización que se avecinaba inevitablemente, "conociendo su ruina 
si se les privase por derecho de conservación del goce que hacen en común de los bienes 
denominados de propios, privándose de este único patrimonio, teniendo 
indispensablemente que emigrar a otro país en busca de subsistencia". Tras recordar que, 
aunque en la actualidad parte de las rentas que la dehesa produce se emplean en el pago de 
impuestos y recaudaciones, "en su primitibo estado tubo caracter especifico de bienes 
comunes", del cual aun conserva algunos usos indispensables para el sostén de la 
población, vecinos y capitulares declaran que 
 
    "En cualquier otro destino que el gobierno dé a esta finca no sacará más utilidad 

que la de presente, desaparecerá su arbolado indudablemente y sin duda la ruina de 
estos habitantes. Señores, las cortas facultades de estos vecinos no les permiten 

                         
    75  AHMA, reg. 60, leg. 8, expte. 2. Libro de actas de 1846-1850. El escrito lleva fecha de 26 de enero de 
1848. 
    76  AHMA, reg. 61, leg. 8, expte. 3. El escrito lleva fecha de 31 de diciembre de 1851. 



[34] 
 

interesarse en las subastas ni arrendarla al comprador, i cierto y positibo de que 
verificandose la desmembracion, todos se verán en la absoluta necesidad de vender 
sus ganados, no poder de ninguna manera subsistir, emigrar con resultados 
funestos. Por tanto: 

    
De la sublime penetracion y patriotismo de la Asamblea Constituyente esperan y 
suplican se sirvan escluir esta finca de la medida general de desamortizacion para 
que continue siendo la nabe conductora de estos moradores, la admiracion de los 
transeuntes, que como un nido se ve colocada en medio de terrenos desprovistos de 
todos montes, vivificando sus circunferencias siendo por lo tanto vigilada, i esmero 
cultibo por estos laboriosos habitantes, a la par que evitará su destrucción y el 
abandonar su pueblo natal, donde beneran los restos de sus padres, conservarán la 
tranquilidad y adhesion que siempre han tenido en fabor de las sabias instituciones 
que felizmente nos rigen, en cuya confianza se atreven estos ciudadanos a elebar 
las consecuencias tristisimas que preben siendo tomadas en consideracion por la 
digna Asamblea elegida para la felicidad de los pueblos"77 

 
 Estas y otras súplicas no tuvieron ningún resultado positivo. Los bienes de Añora 
siguieron el proceso desamortizador de tantos otros. Apenas poseemos datos de cómo se 
produjo su venta y quienes fueron los adjudicatarios definitivos. Es sabido, no obstante, 
que en primera instancia una buena parte (si no la totalidad) de la dehesa de la Vera fue 
adquirida en 1869 por Rafael Alarcón y Manuel Orta (comprador este de trece fincas)78, 
quienes, a falta de otra identificación, hay que considerar sin duda parte de ese clan de 
"primistas" que, venidos de fuera, adquirieron muchas de las fincas de Los Pedroches para 
después venderlas a compradores locales a precios mucho más elevados. 
 
 Algo parecido ocurrió con la dehesa de la Jara, de la cual las Siete Villas, al amparo 
del artículo 2º de la Ley de Desamortización de 1 de mayo de 1855 que excluía de la 
desamortización a los bienes que en aquel momento fueran de aprovechamiento común, 
pidieron al gobierno que declarara su carácter de finca no enajenable. Las Villas 
recurrieron un acuerdo de la Diputación de 1862 por el cual se declaraba procedente la 
venta de las dehesas de la Jara, Ruices y Navas de Emperador, pero un decreto dictado por 
Isabel II el 6 de febrero de 1866 confirmó la Real Orden de 14 de diciembre de 1862 que 
ordenaba la enajenación, al considerar que en aquel momento las dehesas estaban siendo 
utilizadas como bienes de propios, dedicándose sus rentas a cubrir las necesidades 
municipales, y no en régimen común y gratuito para los vecinos. 
 
 La venta de las dehesas que los vecinos de las Siete Villas habían poseído "desde 
tiempo inmemorial" tuvo diversas consecuencias de orden económico y social, pero, en 
términos generales, puede decirse que sirvió para enriquecer considerablemente a un 
reducido número de propietarios y para incrementar significativamente el proletariado 
comarcal, que tuvo que recurrir ahora a emplearse como asalariado. 
 
 El sentimiento de los vecinos de las Siete Villas tras la venta a su pesar de las 
dehesas que habían sido sus sustento durante siglos aparece bien reflejado en un informe 
del Ayuntamiento de Pozoblanco redactado en 1864: 
 
                         
    77  Ídem. El escrito lleva fecha de 4 de abril de 1855. 
    78  Patricio Bermúdez Gutiérrez, Notas sobre la evolución de la propiedad rústica privada en Villanueva de 
Córdoba en el último tercio del siglo XVIII y en el siglo XIX, Madrid, 1972, pág. 116. 



[35] 
 

    "Verificada la enajenación de estos bienes la inmensa mayoría de estos naturales 
ha descendido de la clase de propietarios a la de proletarios; y perdidas por 
completo las preciosísimas ventajas que les proporcionaban los bienes que en 
común poseían, han quedado reducidos al mezquino producto del trabajo de sus 
brazos, pesando además sobre ellos las cargas de que antes estaban exentos. 
 
Los compradores de la Jara se ven obligados a emprender grandes desmontes para 
acallar y ocupar la infinidad de braceros que han de ganar el pan, regando con su 
sudor y sus lágrimas una tierra que no pueden mirar sin que se conmuevan 
dolorosamente las fibras más sensibles de sus corazones. No es pues de admirar 
que el pauperismo crezca en estos pueblos en una proporción lamentable; y si nos 
es dado juzgar con algún rigor lógico tenemos derecho para creer que tras el 
pauperismo vendrá la desmoralización y por último la emigración".79 
 

 La pérdida de las tierras comunales, añadida a la situación de extrema precariedad 
que vive el campo como consecuencia de las malas cosechas, que originará carestías, y el 
alto nivel de paro, que se intentará paliar en parte mediante la realización de obras públicas 
por parte de los ayuntamientos, provocó un malestar social que terminó cristalizando en 
una serie de manifestaciones campesinas, documentadas por Díaz del Moral80, que 
solicitaban tumultuariamente el reparto de la dehesa de la Jara.  
 
 
9. DESLINDE DEL TÉRMINO MUNICIPAL 
 
 
 La mancomunidad histórica de municipios de las Siete Villas de Los Pedroches se 
apoyaba, según hemos visto en repetidas ocasiones, en el aprovechamiento y disfrute 
conjunto de las dehesas de la Jara, Ruices y Navas del Emperador y en el mantenimiento 
de un único término municipal común e indiviso para todas ellas. El reparto de las dehesas 
comunales de 1836 significó la quiebra de la unidad tan vivamente defendida a través de 
los siglos y el principio del fin de la mancomunidad, que se disolverá definitivamente más 
de medio siglo después con el deslinde de los términos municipales separados de cada 
villa. 
 
 Fue a principios del siglo XX cuando las molestias y perjuicios que ocasionaba el 
que los terrenos estuviesen amillarados en el pueblo del que era vecino el propietario 
(hallándose por ello las fincas rústicas que contribuían en cada pueblo diseminadas por 
todo el territorio de las Siete) obligaron a proceder al deslinde de términos municipales 
independientes para cada villa, desapareciendo así el último vestigio de aquella comunidad 
que se había mantenido durante más de cuatrocientos años. 
 
 Con ocasión de tener que efectuar los trabajos catastrales para la formación del 
Registro Fiscal de toda la propiedad rústica del término comunal, se reunieron en 
Pozoblanco el 30 de noviembre de 1907 representantes de las Siete Villas (por Añora 
                         
79  Gabriel García de Consuegra, "Primeros brotes socialistas en Pozoblanco. 1868-1873". Separata al B.I.M. 
Pozoblanco, septiembre de 1991, págs. 14-31, pág. 20. 
80  Juan Díaz del Moral, Historia de las agitaciones campesinas andaluzas, Madrid, 1984, págs. 77-78. Véase 
también mi artículo "Contribución al estudio del movimiento obrero campesino en Los Pedroches (1868-
1905)", en Crónica de Córdoba y sus pueblos III, Asociación Provincial Cordobesa de Cronistas Oficiales y 
Excma. Diputación Provincial de Córdoba, Córdoba, 1994, págs. 341-354. 



[36] 
 

acudieron Mateo Ruíz, Juan Fernández López, Miguel García y, como secretario, Andrés 
Montero) "con objeto de acordar los medios y procedimientos que consideren más 
oportunos para hacer la división de los términos municipales de espresados pueblos, hoy 
mancomunados, con el fin de que al formar el Registro Fiscal de la Propiedad de cada uno 
de ellos, se asigne a cada uno la riqueza que en lo sucesivo han de tener"81. Antes de tomar 
otros acuerdos sobre el tema, se decidió rechazar de nuevo una división de términos 
municipales que se había propuesto en 1898, basada en los trabajos de evaluación de la 
riqueza pública de la comarca efectuados por las brigadas de la Comisión Agronómica de 
Hacienda de aquel año, por considerarla incorrecta y perjudicial para estos pueblos82. 
 
 A continuación se acordó por unanimidad solicitar al ministro de Hacienda que se 
considerase como un solo término municipal los de las Siete Villas, formándose a la vez 
con carácter provisional unos libros auxiliares en los que a cada ayuntamiento se le 
asignarían para los efectos contributivos las fincas amillaradas que tenían en ese momento, 
con la cabida que resultara y el líquido imponible que correspondiera. La riqueza que 
resultara de su correspondiente libro auxiliar (es decir, la que representasen las fincas que 
en ese momento contribuían en cada pueblo) sería la base para la división definitiva del 
término de cada pueblo. Por otro lado, se solicita un plazo de dos años para que las Siete 
Villas hagan por sí mismas la división material del término, trabajo que encargaron al 
ingeniero don Victoriano Martínez Muñoz, de la Comisión Provincial del Registro Fiscal 
de la Propiedad Rústica. 
 
 En nueva reunión celebrada en Pozoblanco el 5 de marzo de 1908 se da cuenta de 
una comunicación de la Subsecretaría de Hacienda por la que se autoriza a los 
ayuntamientos de las Siete Villas a hacer por sí mismas la división y deslindes de sus 
términos jurisdiccionales. El 14 de marzo se acuerda definitivamente contratar los 
servicios del citado ingeniero, cuyo contrato se firmó el 18 de abril, conviniendo pagarlos 
en razón de 20 céntimos por hectárea de terreno. Estos gastos se abonarían por cada pueblo 
en proporción a la riqueza que definitivamente se le asignara. Los trabajos serían 
supervisados por una Junta Pericial compuesta por dos representantes de cada pueblo. 
 
 El deslinde de los términos municipales tenía que realizarse de acuerdo con las 
condiciones generales establecidas por la Dirección General de Contribuciones, Impuestos 
y Rentas en 1907, según las cuales el trazado de las líneas jurisdiccionales había de 
contener en agrupación continua todas las fincas que compusieran el término municipal y 
la riqueza imponible de cada término tenía que ser la correspondiente a las fincas rústicas 
que en ese momento estuvieran amillaradas en cada pueblo según el Registro Fiscal. A fin 
de agilizar los trabajos y evitar excesivas demoras, se acordó desestimar todas las 
reclamaciones que los propietarios de fincas presentaran referidas a la inclusión o 
exclusión de sus fincas en distintos términos municipales. 
 
 Los trabajos de deslinde terminaron finalmente en 1909, dando los representantes 
de las Siete Villas su conformidad a los resultados presentados por el ingeniero Victoriano 
Martínez en reunión celebrada en Pozoblanco el día 28 de julio de ese mismo año. La 
superficie total del término comunal de las Siete Villas se estimó en 152.155 hectáreas, 36 
áreas y 43 centiáreas, de las que se adjudicaron a Añora 10.139 hectáreas, 78 áreas y 57 
                         
81  Toda la información de este capítulo, cuando no se indica otra cosa, procede del expediente "Actas de 
deslinde y amojonamiento de los términos municipales de las Siete Villas (1907-1910)". AHMA, reg. 459, 
leg. 38, expte. 4. 
82  AHMA, reg. 454, leg. 38, expte. 3. 



[37] 
 

centiáreas83, superficie que se estimó en un líquido imponible de 67.401 pesetas con 41 
céntimos (de un total de 1.425.705'76 pesetas), el menor de las Siete. 
 
 El término municipal de Añora quedó constituido por la superficie comprendida 
dentro de las siguientes lindes, según consta textualmente en las actas del deslinde: 
 
   "Partiendo del cruce del camino de Villaralto a la Añora con el de Espiel a Dos 

Torres, se sigue dicho último camino hasta su cruce con un callejón que viene a 
cruzar el arroyo del Milano; se continúa por dicho callejón y arroyo, límite 
provisional actual, hasta que dicho arroyo cruza el del Pozo de la Torre; continúa 
por este último hasta un cruce por el camino de Dos Torres a Pozoblanco; continúa 
por dicho camino hasta su cruce por el arroyo Berrocoso, continuando por dicho 
arroyo hasta que une a la linde de la dehesa de Añora, siguiendo por dicha linde 
hasta el Molino del Cubo, en el cruce del río Guadarramilla y el camino de 
Alcaracejos a Pozoblanco; continúa por el río Guadarramilla hasta que éste toca el 
camino de Obejo a Pozoblanco; continúa por dicho último camino hasta el río 
Cuzna, continuando por éste último hasta el cruce del camino de la Gargantilla, 
continuando por éste último hasta el cruce por el arroyo del Tiro de Barra, 
continuando por dicho arroyo hasta el cruce del mismo con el arroyo del Cozo o 
García, continuando por el mismo hasta su cruce con el camino de Córdoba a la 
Añora, continuando por dicho último camino hasta el cruce del mismo con el 
camino de Alcaracejos a Pozoblanco, continuando por el mismo hasta el cruce con 
el camino de Espiel a Dos Torres, continuando por el dicho camino hasta el punto 
de partida, o sea, el cruce de los caminos de Espiel a Dos Torres y de Villaralto a la 
Añora. 
En todo el recorrido queda siempre a la derecha el término de Añora". 

 
 Con posterioridad a este deslinde, se reunieron los representantes de Añora y Dos 
torres y acordaron por unanimidad, por convenir así a ambos pueblos, variar el anterior 
lindero común a los dos términos de la siguiente forma: 
 
    "Partiendo del cruce del camino de Añora al Pozo de la Torre con la linde de la 

finca del término de Dos Torres perteneciente a Dos Pedro García Caballero se 
sigue dicha linde atravesando el camino nuevo de Añora a Pedroche, continuando 
por la misma hasta que cruza el camino de Dos Torres a Villanueva de Córdoba. Se 
sigue dicho camino hasta su cruce con camino viejo de Añora a Pedroche; se sigue 
por dicho camino hasta su cruce con la linde de la finca de doña Elisa Ramírez 
Madueño, siguiendo por dicha linde hasta salir a dicho camino, siguiendo por el 
mismo hasta su cruce con el de Dos Torres a Pozoblanco, siguiendo por el mismo 
hasta su cruce con el arroyo Milano, siguiendo por dicho arroyo hasta su cruce con 
el camino de Añora a El Guijo, siguiendo por dicho camino hasta su cruce con el 
callejón de Guijarroso, siguiendo por dicho callejón hasta el camino de Añora a 
Dos Torres, siguiendo por dicho camino hasta su cruce con la linde de la finca de 
don Santiago Arévalo Rojas, siguiendo por dicho lindero hasta su cruce con el 
Camino de las Viñas, siguiendo por dicho camino hasta su cruce con el camino de 
Añora a Dos Torres, siguiendo por dicho camino hasta su cruce con el camino de 
las viñas de Pareja, siguiendo por dicho camino hasta su cruce con el camino del 
Viso a Añora, siguiendo por dicho camino con dirección al Chorrillo hasta su cruce 
con el camino de Espiel a Dos Torres, siguiendo por dicho camino hasta encontrar 

                         
    83  Juan Ocaña Torrejón, La dehesa de la Jara, Pozoblanco, 1947, pág. 71. 



[38] 
 

la linde de la finca de don Faustino Moreno, siguiendo por dicha linde hasta que la 
misma encuentra el camino de Alcaracejos a Dos Torres, siguiendo por dicho 
camino hasta su cruce con el de Villaralto a Añora y continuando desde dicho 
punto la linde por los sitios descritos precedentemente. 

   
En todo el trayecto descrito queda constantemente a la derecha el término de Dos 
Torres y a la izquierda el de Añora". 

 
 
10. EL SIGLO XX  
 
 
 Una vez deshecha la mancomunidad de las Siete Villas y delimitado su término 
municipal propio, el desarrollo de la vida local en Añora sigue las líneas generales de los 
acontecimientos nacionales, sin que podamos ya destacar hechos o situaciones históricas 
singulares de este pueblo o los comarcanos. 
 
 Durante la etapa de Alfonso XIII, hay, en primer lugar, un seguimiento atento de 
hechos de relieve notable en la vida española y cordobesa, algunos de los cuales dejarán 
algún reflejo en la vida local:  la muerte en 1916 del ministro Antonio Barroso y Castillo, 
que había sido durante muchos años diputado en Cortes por Córdoba, causa consternación 
y mueve a la corporación a colaborar en la erección de un monumento en la capital y a dar 
su nombre a una calle del pueblo, la que hasta entonces se llamaba Rastro (denominación 
que fue de nuevo recuperada en 1988). 
 
 El Ayuntamiento aprobó secundar también la iniciativa de la reina para llevar a 
cabo una suscripción nacional para socorrer a los emigrantes españoles que debían retornar 
a España con motivo de la guerra europea de 1914, a la vez que decide suprimir los 
festejos de la Feria de agosto, "dedicando los fondos que en ellos habia de emplearse en 
cosas de mas provecho y necesidad". El conflicto bélico provocó una subida de los precios 
y una reducción de salarios, creándose para muchas familias una situación insostenible 
ante la que tercia el gobernador civil recomendando al ayuntamiento la adopción de 
medidas encaminadas a evitar el encarecimiento de las subsistencias y a procurar "el 
mejoramiento de la triste situación que las dificultades que se avecinan han de acarrear a la 
clase obrera y trabajadora". El consistorio, consciente de "la terrible crisis obrera que 
existe, efecto de la paralización de muchas industrias como consecuencia obligada de la 
guerra europea" decide mientras persistan tan penosas circunstancias no invertir dinero en 
festejos ni gastos de representación, así como la realización de obras públicas con dinero 
de otras partidas del presupuesto para dar trabajo a todos los obreros de la localidad. 
También con motivo de la guerra de Marruecos en 1921 se suspenden los festejos de la 
Feria de Agosto, a la vez que se celebra una novillada benéfica y se abre una suscripción 
popular para enviar dinero a los noriegos que luchan en África. 
 
 A pesar de estas muestras de conexión con los acontecimientos nacionales, hay que 
tener en cuenta que la población de Añora, que en 1910 estaba formada por 2.410  
habitantes de hecho y 2.586 de derecho, tenía un nivel cultural necesariamente bajo, ello 
no obstante de la existencia de escuelas de niños y niñas y de educación de adultos. Con 
motivo de la formación de un nuevo censo en 1901, los peritos encargados de su 
realización reconocen que han tenido que rellenar ellos mismos las hojas de inscripción 
"por no saber escribir la mayor parte de los vecinos y hacerlo mal los que saben hacerlo". 



[39] 
 

Resulta irónico en este contexto que en 1915 el Ayuntamiento acuerde crear una junta 
local para conmemorar el tercer centenario de la muerte de Cervantes, junta que, si llegó a 
formalizarse, no realizó, obviamente, ningún acto. 
 
 

 
 

Fachada típica de tiras en calle Amargura 
 
 

En el aspecto cultural hay que destacar también, durante estos años, la creación de 
una Banda Municipal de Música en 1913. Estuvo formada en sus primeros momentos por 
nueve miembros dirigidos por Juan García López bajo las orientaciones musicales del 
director de la Banda de Villanueva de Córdoba, Luis Ochoa Amor. La Banda Municipal de 
Música hizo su presentación pública el día del Corpus de 1913 (18-V-1913) y a partir de 
entonces intervino en todas las fiestas y celebraciones de la localidad. 
 
 En el ámbito físico del pueblo, estos años conocen un desarrollo urbanístico 
importante, motivado de forma no circunstancial por la necesidad de proporcionar trabajo 
a los obreros de la localidad durante los periodos en los que las faenas agrícolas eran 
insuficientes. Durante toda la etapa asistimos a un ininterrumpido proceso de creación, 
ensanche y alineación de calles que concederán en buena parte a la localidad su 
configuración actual. 
 
 En 1901, a la hora de establecer las secciones en que se ha de dividir el pueblo para 
la elección de la Junta Municipal, se citan como existentes las siguientes calles: Córdoba, 
Galicia, Empedrada, Contento, Plaza (de la Iglesia), Cantarranas, Iglesia, Rastro, Río 
Jordán, Concepción, Amargura, San Pedro, Virgen, Pastora y Olivos. En 1912 se incluyen 
por primera vez las calles Pedroche, Pozoblanco, San Antonio y Sol y en 1915 se pone 
nombre a la calle San Martín. En 1918 se da el nombre de Doctor Benítez, "para conservar 



[40] 
 

la memoria del que por su talento y virtudes supo enaltecer el nombre de este pueblo que le 
vio nacer", a la calle Empedrada "en que nacio"84. 
 
 El mejoramiento de las vías públicas es constante: durante 1912 se lleva a cabo el 
ensanche y alineamiento de las calles Sol y Virgen y el empedrado de la calle San Antonio; 
en 1913 se termina de empedrar la plaza de la Iglesia; en 1914 se cierra el encañe del 
arroyo Batanero en el tramo de la callejuela que lleva su nombre y se inician las gestiones 
para crear una nueva calle que, partiendo de la del Sol frente a San Antonio, conduzca a la 
de San Pedro, como solución a los problemas de salida de aguas de esa zona, así como 
para hacer edificables los solares que atraviese y urbanizar la zona (aunque la negativa de 
algunos propietarios a vender sus terrenos para la apertura de dicha calle retrasará su 
ejecución hasta 1919, con la configuración que hoy presenta); en 1917 se lleva a cabo el 
ensanche y alineación de la calle Pedroche; en 1918 se realiza el tramo de carretera que 
une la calle Iglesia con la carretera de Pozoblanco, etc. 
 

Durante estas primeras décadas del siglo también asistimos a la implantación en la 
localidad de ciertos servicios que suponen un gran avance en el bienestar general de sus 
habitantes. Coincidiendo con la feria de agosto de 1910 se inauguró en Añora el servicio 
de luz eléctrica, por iniciativa del industrial pozoalbense Enrique Gosálbez Terol, que 
realizó el tendido de la red desde Pozoblanco y sumistraba el fluido desde su fábrica 
central del Murallón85. En 1930 la concesión del servicio eléctrico pasó al noriego José 
García López86. Para ese año ya tenemos constancia de la existencia de alumbrado público, 
que constaba de “82 lámparas de 25 bujías, más cinco de igual clase en la Casa capitular y 
10 de 16 en la casa cuartel de la Guardia Civil”87. En 1931, por otro lado, se implantó el 
servicio telefónico en Añora, inaugurándose en septiembre la Central Telefónica88 y en 
octubre el servicio de telegramas89. 
 
 También son abundantes las obras de reparación de edificios públicos y 
construcción de otros nuevos. Durante 1906 se lleva a cabo una profunda reforma del 
edificio consistorial, a la que debemos probablemente su distribución actual. Las obras 
incluyen la colocación del popular "reloj del Ayuntamiento". Fue adquirido por el 
consistorio a Antonio Canseco y Escudero ("constructor de relojes de torre") e incluye dos 
campanas de aleación acerada de 180 y 120 kilos. En 1913, para evitar los posibles riesgos 
de la torre metálica del reloj, se colocó sobre ella el pararrayos que todavía hoy existe. 
 
 La Ermita de la Virgen de la Peña también es objeto de frecuentes reparaciones, 
especialmente de sus murallas circundantes, ya que en su recinto se celebraba la feria de 
ganado de agosto. En 1917 se ensancha este recinto y se colocan en él diez bancos de 
piedra de granito. También por estos años se siembran eucaliptos en los alrededores de la 
ermita y en la carretera de Pozoblanco, con motivo de la fiesta del árbol creada por Real 
decreto en 1915. En 1919, en fin, se construye en dicho recinto un nuevo pozo en 
sustitución de uno viejo que presentaba un estado ruinoso. 
                         
84 AHMA, reg. 80, leg. 10. Actas capitulares. Sesión de 23 de julio de 1918. Aunque en el acta no se dice 
expresamente, debe referirse a Juan Benítez Bejarano, nacido en Añora en 1605 y que se doctoró en 
Teología en el Colegio Grande de San Antonio de Portacaeli en Sigüenza (Guadalajara). Véase Juan 
Andrés Molinero Merchán, Doctores de Añora. Significantes de poder, págs. 103 ss. 
85 Diario de Córdoba, 7 de agosto de 1910, pág. 1. 
86 Diario de Córdoba, 16 de febrero de 1930 pág. 2. 
87 La Voz, 17 de abril de 1930, pág. 9. 
88 La Voz, 25 de septiembre de 1931, pág. 6. 
89 El defensor de Córdoba, 13 de octubre de 1931, pág. 2. 



[41] 
 

 
 

Escuela de niñas de doña Lola (Dolores López Bujalance) en 1926. 
 
 

 
 

Banda Municipal de Música, creada en 1913 
 



[42] 
 

 Pero la obra pública más importante de esta época en Añora, y una de las más 
importantes de todo el siglo, es el nuevo cementerio que se construyó en 190490. El 
Cementerio Viejo, adosado a la Iglesia parroquial, carecía ya de la holgura necesaria y se 
encontraba en las peores condiciones higiénico-sanitarias, por lo que el Ayuntamiento 
acuerda la construcción de uno nuevo en el sitio llamado Huerta de Martín, al noroeste de 
la población. El proyecto de construcción fue encargado al arquitecto provincial de la Real 
Academia de San Fernando Adolfo Castiñeyra y Boloix, considerado el introductor del 
lenguaje modernista en la arquitectura cordobesa. El nuevo cementerio, que recibió el 
nombre de “Nuestra Señora del Carmen”, comenzó a recibir enterramientos a partir del 
primero de julio de 1909. 
 
 Los grandes problemas de Añora durante este período son, como en toda la 
provincia y aun en toda España, la crisis obrera y las crisis de subsistencia, problemas que 
son, en fin, uno solo, así como la conflictividad social que ambas generan. Desde 
principios de siglo las actas plenarias recogen invariablemente las peticiones de los 
"braceros" de la localidad para que el Ayuntamiento les proporcione trabajo en obras 
públicas con el que puedan conseguir recursos para proveerse de lo más necesario para 
subsistir. La situación venía provocada por una serie infinita de malas cosechas producidas 
por excesos de lluvias, largas sequías y plagas de langosta constantes, las cuales traían 
consigo una subida de precios inabordable para el obrero. Por si fuera poco, la guerra 
europea de 1914 o la de Marruecos de 1921 contribuyeron a agravar la situación, que a 
nivel local no se vio favorecida siquiera porque algunos obreros encontraran trabajo en las 
obras del ferrocarril de vía estrecha promovido por la empresa minera Peñarroya para unir 
las cuencas de Puertollano y el Guadiato. 
 
 La crisis de trabajo se agudiza progresivamente. Los obreros acuden en masa al 
ayuntamiento a pedir trabajo en las épocas en que las faenas agrícolas los dejaban ociosos. 
El consistorio invierte en obras públicas y anima a los propietarios a que empleen 
trabajadores, intentando despertar una conciencia solidaria ante la desgracia. En julio de 
1918 se producen las primeras huelgas de campesinos en Añora, que tuvieron su 
continuidad los últimos días de diciembre. En octubre de 1918 se crea en Añora la Unión 
Obrera Campesina, asociación de tendencia socialista presidida por Antonio Caballero 
(Deogracias Caballero Rísquez actúa como secretario) y en abril de 1919 contaba ya con 
255 socios (un 10% de la población)91.  Por estas fechas surge también el Sindicato 
Agrícola Católico de Añora, presidido por José Rodríguez. 
 

La conflictividad laboral no cesa en estos años, hasta el punto de que el 
Ayuntamiento decide solicitar y gestionar la concesión para el pueblo de un puesto 
permanente de la Guardia Civil, "pues dadas las graves circunstancias por que atravesamos 
con la agitación de la clase obrera y los conflictos sociales que surgen a diario, es 
imposible conservar el orden público en determinados momentos sin contar con fuerza 
alguna que pueda auxiliar a la autoridad"92. 
                         
 90  "Expediente de construcción del cementerio católico" (1903), AHMA, reg. 418, leg. 36, expte. 18. Véanse 
más datos en mis artículos "El cementerio de Añora, un proyecto centenario de Adolfo Castyiñeyra y Boloix", 
en Crónica de Córdoba y sus pueblos IX, Asociación Provincial Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. 
Diputación Provincial de Córdoba, Córdoba, 2003, págs. 215-223; y “El arquitecto Adolfo Castiñeyra y 
Boloix en Los Pedroches”, en Crónica de Córdoba y sus pueblos XVII, Asociación Provincial Cordobesa de 
Cronistas Oficiales y Excma. Diputación Provincial de Córdoba, Córdoba, 2010, págs. 511-525. 
91  J. Díaz del Moral, Ob. cit., págs. 316, 320 y 491. 
92  AHMA, reg. 81, leg. 10. Actas capitulares. Sesión de 30 de marzo de 1919. Desde 1915 existía en 
Añora una casa en la que se alojaban los miembros de la Guardia Civil cuando visitaban el pueblo, pero su 



[43] 
 

 El 29 de mayo de 1919 se decreta el estado de guerra en la provincia y la autoridad 
militar ordena la clausura de los centros obreros y la detención de las juntas directivas. 
Cuando a mediados de agosto se autoriza de nuevo su funcionamiento con fines 
administrativos la decadencia es ya manifiesta y la actividad a partir de entonces mínima. 
 
 Durante la dictadura de Primo de Rivera, a la que el Ayuntamiento de Añora se 
adhirió de forma entusiasta93, los problemas básicos se mantienen, agravados si cabe por 
un importante crecimiento demográfico (de los 2.410 habitantes de 1910 se pasó a 3.074 
en 192394). Durante todos los años de esta etapa, al llegar abril, cuando finalizan las tareas 
agrícolas, los "braceros" acuden invariablemente al Ayuntamiento solicitando trabajo para 
subsistir. En 1928 un "pertinaz temporal de aguas" agrava la situación al paralizar las 
actividades agrícolas antes de tiempo, lo que provoca una nueva "gravísima crisis obrera" 
que mueve al Ayuntamiento a suspender nuevamente los festejos de la Feria y dedicar ese 
dinero a proporcionar ocupación a los trabajadores afectados. 
 
 El 16 de abril de 1931 se constituye en Añora el nuevo Ayuntamiento republicano, 
bajo la presidencia de Carlos Salazar Pastor, maestro nacional, pero pocas semanas 
después, la segunda vuelta de las elecciones lleva a la alcaldía a Francisco García Bravo. 
El cambio de régimen, sin embargo, no soluciona el problema fundamental de estos años, 
que continúa siendo la llamada "cuestión social". La situación era calamitosa para los 
obreros y jornaleros, que se enfrentaban a un estado crítico de miseria y escasez. El paro 
forzoso continuado (un información periodística destaca que existían “más de trescientos 
obreros” sin trabajo en mayo de 1933)95 y la carestía de los precios no podían sino 
desembocar en una continua conflictividad entre patronos y obreros. Aunque en Añora 
solo hubo huelgas declaradas en octubre de 193196, la agitación campesina fue continua 
durante estos años. La Sociedad Obrera Socialista y El Porvenir Agrícola arbitran el 
movimiento sindical, mientras el Ayuntamiento, que carece de medios para atajar el 
problema, intenta gestionar con el gobernador civil y los patronos soluciones a la crisis.  
 
 Un Anuario de 1932 nos da cuenta del rico movimiento asociativo de Añora en 
esta época. Según la publicación, para esta fecha Añora contaba con las siguientes 
“sociedades”: Casino de Añora, Casa del Pueblo, Cooperativa de Consumos, Cooperativa 
La Fraternidad, Asociación de labradores y ganaderos “El Cultivador”, La Alegría, La 
Precisa de Socorros Mutuos, Unión Obrera Campesina, Juventud Social Católico-agraria, 
Sindicato Agrícola Católico, Sociedad de Propietarios de Caballerías y Unión Obrera97. 
 
 Tras el golpe de estado del 18 de julio de 1936, Añora fue poco activa en el 
proceso de sublevación, a pesar de que ya el 7 de julio había sido sorprendida en sus 
alrededores una reunión clandestina de derechas98 y de que existían en el pueblo 

                                                                        
estancia no era permanente. 
93 El Ayuntamiento de Añora envió un oficio al gobernador en el que se congratulaba del movimiento 
iniciado por el Capitán General de Cataluña, “movimiento que tiende a regenerar la Patria, librándola de 
la funesta dominación de los políticos de oficio que a tan lamentable situación la han conducido en todos 
los órdenes” (Diario de Córdoba, 19 de septiembre de 1923, pág. 1). 
94  AHMA, Padrón de habitantes de 1923, reg. 91, leg. 12, expte. 4. 
95 La Voz, 4 de mayo de 1933, pág. 11. 
96  Francisco Moreno Gómez, La República y la guerra civil en Córdoba, Córdoba, 1982, pág. 126. 
97 Anuario regional descriptivo, informativo y seleccionado de la industria, comercio, agricultura, 
profesiones, arte y turismo de la región de Andalucía y Norte español de África. Anuarios Regionales de 
España, Madrid, 1932, fascículo Córdoba, pág. 33. 
98  Francisco Moreno Gómez, Ob. cit., pág. 8. El Diario de Córdoba de 8 de julio de 1936 (pág. 1) da cuenta 



[44] 
 

representantes de Falange y tradicionalistas. La Guardia Civil (un guardia 1º, que hacía las 
veces de cabo, y tres números formaban el puesto) marchó el día 20 a Pozoblanco para 
concentrarse allí con la de los pueblos vecinos, como medida defensiva de los rebeldes 
pozoalbenses ante la salida masiva de la localidad de las fuerzas obreras. En Añora, las 
autoridades del Frente Popular continuaron en sus funciones normalmente hasta el día 23. 
Esa mañana son retenidos en el ayuntamiento y desarmados los cabecillas de la derecha 
local. Pero cuando la noticia llega a Pozoblanco acude la Guardia Civil, ocupa el 
ayuntamiento y entrega el mando a la CEDA y Falange (la CEDA de Añora estaba 
presidida por Francisco Ruíz Sánchez y entre los falangistas destacaba José García López). 
Se proclamó el bando de guerra y el personal obrero tuvo que abandonar el pueblo para 
escapar a la oleada de detenciones que se desencadenó. 
 
 Pronto las fuerzas obreras de los distintos pueblos de la comarca se reúnen y 
coordinan, contando con la ayuda de forasteros, especialmente mineros de Almadén y 
Puertollano. El día 5 de agosto, mientras se preparaba la recuperación de Pozoblanco, una 
columna de los milicianos que cercaban ese pueblo, al mando del comunista de Villanueva 
de Córdoba Emilio Castejón Agüera, decidió tomar Añora para cortar las comunicaciones 
entre los sublevados de Dos Torres y Pozoblanco99, operación en el transcurso de la cual se 
produjeron aquel día siete víctimas entre el personal de derechas. Añora permanecería ya 
hasta el fin de la guerra en poder de las fuerzas leales al gobierno de la República. 
 
 Enseguida comenzaron las violencias y represalias, registros domiciliarios, 
incautación de bienes y fusilamientos de derechistas, dando un balance total de 15 víctimas 
como consecuencia de la recuperación revolucionaria del pueblo. Algunos huyeron a 
refugiarse en las huertas y cortijos cercanos al pueblo, mientras que otros consiguieron 
introducirse en Pozoblanco. Tres o cuatro días después de la entrada de los milicianos se 
desencadenó la habitual violencia anticlerical: se destrozaron y quemaron las imágenes y 
retablos de la iglesia y ermitas, de las que solo se salvó la imagen de la Virgen de la Peña, 
patrona del pueblo. La iglesia de San Sebastián sirvió durante la guerra de asilo para 
refugiados, mientras que las ermitas de San Pedro y Virgen de la Peña hacían las veces de 
almacenes de intendencia. 
 
 La larga pesadilla de la Guerra Civil Española duraría casi tres años. En la mañana 
del 26 de marzo de 1939 el mando franquista inició la llamada "ofensiva de la victoria", al 
mando del general Yagüe. Ningún soldado republicano resistió ya por ningún sitio. El 
Cuerpo de Ejército de Andalucía avanzó desde el puerto Calatraveño el día 26 y entró en 
Pozoblanco el 27 sin ninguna resistencia. Desde aquí fuerzas de la 60ª División, con el 
teniente coronel Aguilera, llegaron a Añora. Enseguida comenzaron a constituirse los 
primeros ayuntamientos franquistas, regidos en un primer momento por los representantes 
de la gran burguesía agraria. Los nuevos ayuntamientos se constituyeron, como era norma 
en un estado militarizado, en presencia de la autoridad militar, de lo cual se ocupó aquellos 
días en los pueblos del norte de la provincia de Córdoba el capitán Casas Ochoa, del 
cuerpo jurídico militar. 
 
 En Añora el nuevo ayuntamiento se constituyó el 31 de marzo, pocos días después 
de ser tomada por el ejército franquista y uno antes de que se proclamara oficialmente la 
victoria. Antonio Pinzón Toseano, oficial segundo honorario del Cuerpo Jurídico Militar, 
                                                                        
de una “reunión clandestina por elementos fascistas” en las afueras del pueblo, aunque no hubo detenidos al 
no portar armas los implicados. 
99  Idem, pág. 340. 



[45] 
 

nombró la "Comisión Gestora Provisional" de esta localidad, al frente de la cual quedó 
Antonio Bejarano Rodríguez como alcalde-presidente. Todos "juran por su honor 
desempeñar fielmente sus respectivas funciones con celo, austeridad y energía, 
inspirándose en las normas de la España Nacional y del Generalísimo Franco, nuestro 
glorioso caudillo, realizando su cometido con la máxima rapidez que la acertada resolución 
de cada caso exija, en unión de las demás personas a quienes esta Autoridad militar 
designará, si lo estima conveniente, para ocupar otros puestos que faciliten el más próximo 
restablecimiento de la vida civil en este Municipio"100. Estos nombramientos tuvieron 
vigor hasta el 14 de junio de 1940, en que fue nombrado alcalde Alejandro García 
Sánchez, terrateniente local que se mantuvo en el cargo hasta 1950. 
 
 Pero la normalidad había llegado solo para los vencedores. A los vencidos les 
aguardaba ahora una suerte diversa: unos optaron por exiliarse, otros se escondieron 
durante un tiempo, los más decidieron arriesgarse a enfrentarse a una nueva realidad. La 
situación era difícil para todos, pero especialmente para los que habían permanecido leales 
a la República. Al hambre se unía el miedo, el terror de comprobar cómo la muerte y la 
tortura seguían amenazándoles, a pesar de que la guerra había terminado. 
 

Durante la larga dictadura franquista Añora vive, como toda España, en una atonía 
social y cultural. A finales de los años cincuenta se produce una cierta reordenación 
urbanística en la parte sureste de la localidad, al abrirse en la conocida como “Cerca del 
Pozo” la calle hoy nombrada como San Sebastián y el tramo final de la calle Pedroche 
hasta el Egido de Abajo, donde ya había numerosas casas construidas en el último tramo 
de la calle Amargura.  Este crecimiento urbano, interpretado entonces como un desarrollo 
de la población hacia Pozoblanco101, se completó a principios de los sesenta con la 
construcción de un nuevo colegio en dicho egido, donde todavía hoy se mantiene aunque 
con una fisonomía totalmente diferente producto de la reedificación finalizada en 1982. En 
1961 se adoquinó por primera vez la Plaza de la Iglesia y se dispuso el pequeño jardín 
central circular que todavía hoy se mantiene102. En el otro extremo del pueblo se levantó en 
los setenta el depósito de aguas, una mole de hormigón que marca el punto constructivo 
más alto en toda la localidad. En el ámbito cultural, la cátedra ambulante de la Sección 
Femenina trabaja en la recuperación y creación de un folclore tradicional. 
 

Tras la muerte de Franco (1975) y promulgación de la nueva Constitución (1978) 
se reanuda lentamente la actividad democrática. En 1987 ocupa la alcaldía Rafael Moreno 
López, el primer mandatario de izquierdas desde la guerra civil, aupado al cargo de la 
mano de una candidatura independiente (Iniciativa Municipal por Añora) y luego unido a 
las filas del PSOE. En 1995 le sustituye, liderando la candidatura del Partido Popular, 
Bartolomé Madrid Olmo, el alcalde noriego que durante más años ha ocupado el cargo en 
la etapa contemporánea. En los años ochenta se construyó la Plaza de Toros y en los 
noventa la Casa de la Cultura (1993). 

 
La etapa democrática supuso también un resurgimiento del movimiento asociativo. 

En el ámbito cultural, en 1984 se constituyó la Rondalla y Coral “Nuestra Señora de la 
Peña”, que todavía hoy se mantiene activa, con el objetivo de rescatar el patrimonio 
musical tradicional de Añora. En 1982, por su parte, se creó el Colectivo Cultural “El 

                         
100 AHMA. Acta capitular de 31 de marzo de 1939 
101 El Cronista del Valle, 19 de septiembre de 1959, s/p. 
102 El Cronista del Valle, 26 de agosto de 1961, pág. 4. 



[46] 
 

Cangilón”, que hasta su disolución en 1992 organizó actividades de animación socio-
cultural y abanderó algunas causas de reivindicación local.  
 

 

 
 

Rondalla de niños formada a comienzos de los 70 
 

 
 

Clausura de la cátedra ambulante de la Sección Femenina, en la puerta del Ayuntamiento (1967) 



[47] 
 

II 
PRINCIPALES CULTOS EN AÑORA A TRAVÉS DE LA HISTORIA 

  
 
 
 
 

En Añora, como en todos los pueblos de España, el calendario festivo está 
estrechamente vinculado a los ciclos litúrgicos. La mayoría de las celebraciones 
tradicionales tienen un carácter religioso, aunque se trate siempre de una religiosidad 
popular que en ocasiones no tiene muy claros sus límites con lo profano. Conviene, por 
tanto, analizar previamente el contexto devocional que se desarrolló en Añora a lo largo de 
los siglos para poder contextualizar mejor cada una de sus festividades. 
 
 Desde su constitución como parroquia en el siglo XIV, Añora perteneció 
pastoralmente al arcedianato de Pedroche, uno de los tres en que estaba dividido el 
obispado de Córdoba. En realidad, Pedroche ocupó en la administración eclesiástica 
durante estos siglos una posición similar a la que ostentaba en la administración política, 
constituyendo la cabecera de una entidad territorial administrativa y clerical. La iglesia de 
Pedroche se supone establecida desde la creación de la diócesis de Córdoba, o al menos en 
1265 ya tenía la suficiente importancia como para que se desplazara a esta villa el titular 
del arcedianato serrano hasta entonces en Belmez. Existía un “término común” eclesiástico 
que se extendía a las Siete Villas y Conquista (jurisdicción territorial a la que se denomina 
“campana”), cuyas parroquias rurales aparecen integradas a modo de encomienda en la 
iglesia de Pedroche, a la que también aportaban sus rentas decimales103. En las cuentas que 
la fábrica de la parroquia de Pedroche rinde al representante del obispado en 1590 se hace 
constar que “esta fabrica lleva las dos tercias partes de los diezmos de pan y maravedis 
desta villa y lugares de su campana, que son Torremilano, Torrecampo, Poçoblanco, 
Villanueva de Cordoba en compania de la iglesia de Torremilano que lleva la otra tercia 
parte de los dichos diezmos(…) Asimismo lleva esta iglesia los diezmos de Nava el 
Grande y Conquista”104. En la parte de Torremilano se incluirían también todavía las 
rentas de Alcaracejos, Añora y Villaralto. 
 
 
1. ERMITA DE SAN PEDRO 
 
 
 La construcción de la ermita de San Pedro es probablemente la primera 
materialización colectiva de la religiosidad de la comunidad noriega. Es sabido que 
muchas ermitas, especialmente las ubicadas en las afueras de las poblaciones, se edificaron 
como respuesta a la solicitud de vecinos que habitaban regularmente lejos del casco 
urbano. Estas ermitas rurales facilitaban la asistencia a los oficios religiosos a los 
moradores de quinterías o cortijadas, constituyendo a su vez los templos centros de 
atracción para la población dispersa. Tampoco ha de despreciarse como motivo para la 
construcción de las nuevas iglesias la voluntad de los aldeanos de mostrar públicamente 
sus deseos de independencia con respecto a la villa matriz, convirtiendo la erección de 
                         
103 Iluminado Sanz Sancho, La Iglesia y el Obispado de Córdoba en la Baja Edad Media (1236-1426), 
Editorial de la Universidad Complutense, Madrid, 1989, págs. 267-269. 
104 AGOC, Visitas Generales (VG), 1590, fols. 2 v y 3 v. 



[48] 
 

ermitas dedicadas a advocaciones propias en una muestra simbólica de diferenciación de la 
aldea también en los asuntos espirituales. 
 
 Ambas circunstancias pudieron darse en la aldea de Añora a la hora de construir la 
ermita de San Pedro, cuya erección todos los investigadores sitúan a finales del siglo XV. 
Por un lado, permitía que los aldeanos no tuvieran que desplazarse hasta Torremilano para 
cumplir sus preceptos religiosos y, por otro, constituía un importante logro en la lucha por 
su autonomía con respecto a la villa. Ya hemos visto cómo Torremilano, según el uso 
común, intentó dificultar en lo posible la independencia de la aldea, por lo que la 
construcción de la ermita pudo ser una pequeña victoria en lo espiritual frente a las 
numerosas derrotas en el campo jurídico y administrativo. 
 
 

 
 

Ermita de San Pedro en la actualidad 
 

 
La ermita de San Pedro responde a un modelo típico de iglesia serrana, formada 

por una sola nave rectangular atravesada por tres grandes arcos diafragma apuntados de 
ladrillo que arrancan de pilastras de granito y sostienen una vulgar armadura de techumbre 
a dos aguas, con tablazón visible desde el interior. Su tosca fachada presenta la habitual  
portada de arco carpanel enmarcado en alfiz de moldura gótica. En el siglo XVIII su 
primitiva bóveda de crucería gótica en la capilla mayor fue sustituida por una cúpula oval 
sobre pechinas105. El suelo enladrillado en espiga de toda la nave es obra del siglo XVII, 
según delata una de sus piezas, que lleva inscrita la fecha de 1694. Los gruesos muros de 
                         
105 Mª Ángeles Jordano Barbudo, El mudéjar en Córdoba, Diputación de Córdoba, Córdoba, 2002, pág. 
375. 



[49] 
 

tapial encalados y los robustos contrafuertes del lado del Evangelio dan solidez a un 
conjunto carente de mayor elaboración artística. Su concreta finalidad, la urgencia de su 
edificación y la escasez de medios económicos justificarían su sencillez constructiva, la 
irregularidad del trazado y la pobreza de los materiales empleados. El aspecto actual que 
presenta la ermita se lo debemos a una rehabilitación llevada a cabo en 1985, que salvó al 
edifico de la ruina que lo amenazaba tras décadas de abandono durante las que llegó a 
plantearse incluso su demolición. 

 
Llama la atención la escasa relevancia del culto a San Pedro en Añora a lo largo de 

su historia, a pesar de contar con una ermita propia. Desde 1628 conocemos la existencia 
de una cofradía titular que se mantuvo hasta mediados del siglo XIX, pero cualquier ritual 
que se practicara en su honor ha desaparecido completamente en la actualidad. 
 
 
2. PARROQUIA DE SAN SEBASTIÁN 
 
 
 Algún tiempo después, quizás coincidiendo con el otorgamiento del título de villa 
en 1553, se levantó en la plaza principal de la localidad la parroquia de San Sebastián. Su 
construcción responde ya a los deseos de una villa que ha trabajado largamente por su 
independencia jurisdiccional de tener una parroquia propia, a la vez que atiende a la 
demanda de una población en continuo crecimiento. 
 
 El dato documental más antiguo sobre la existencia de esta iglesia nos lo 
proporciona Casas-Deza al afirmar que "los libros de bautismos principian en 1557"106. De 
1577 data la primera visita general a la villa de Añora, de las que periódicamente se 
realizaban por parte del obispado de Córdoba, de la que tenemos noticia, reconociéndose 
desde el principio que "esta yglesia es pobre".  
 

De 1579 data el primer relato directo del visitador: 
 
“e visitó el santísimo sacramento que estaba en una custodia de plata dentro en el 
sagrario e visitó los santos oleos e pila bautismal y todo lo halló con la decencia y 
limpieza que requiere, asimismo visitó los libros de bautismo, desposados y 
velados los cuales estaban escritos en la forma que requieren (…). Ansimismo 
visitó la sacristia e ornamentos e todo lo demas que avia que visitar en la dicha 
iglesia. Esta iglesia es pobre (…) e tiene dos cruces de plata, una chica e otra mayor 
e dos calices de plata e rreliquiario e los vasos de los santos oleos” 107. 

 
El informe de la visita de 1589 nos ofrece una descripción muy precisa del estado 

del templo:  
 

"era de tres nabes con dos danças de arcos por cargo en posteles de canteria llana 
rollizos y los arcos hasta las basas de los posteles de ladrillo; la capilla mayor de 

                         
106 Casas-Deza, Corografía, pág. 99. Según un interrogatorio sobre archivos mandado hacer por el 
Director General de Archivos del Reino en 1849 la primera partida de bautismo que figuraba en el 
parroquial de Añora estaba fechada el cuatro de mayo de 1577 (AHMA, reg. 60, leg. 8, expte. 2. Libro de 
Actas y Presupuestos de 1846-1850, sesión de 7 de  septiembre de 1849). 
107 No se conserva el expediente de la visita de 1577, pero se alude a ella en el informe de la de 1579. 
AGOC, VG, leg. 3a, pieza 1. 



[50] 
 

tres arcos y con el testero del altar mayor hazia quadrados; los techos de madera 
mal labrada rolliza y arcos de caña larga; la iglesia de suficiente grandor para la 
gente del pueblo, con dos puertas, una a un lado a mano derecha mirando al altar 
mayor y la otra en el testero de la yglesia enfrente del altar mayor, con un 
campanario encima de canteria, el qual tenia una raxa muy grande a un lado que 
conviene remediarse para que no se caiga. El suelo de la yglesia a partes solado y a 
partes por solar, el sagrario no esta dorado sino pintado, el retablo del altar mayor 
mediano dorado aparece casi llano y en medio a señor san Sebastian de bulto y 
talla y a los lados san Bartolome e la Madalena"108.  

 
En un inventario de la Iglesia de ese mismo año se dice que en el altar mayor hay 

"un retablo dorado con hechos de la pasion". El campanario contenía tres campanas de 
distinto tamaño y dos campanillas "que se tocan cuando sale el Santísimo"109.  
 

Todavía en la visita de 1590 se alude a la “gran raxa” que presenta el campanario y 
se alerta del peligro de derrumbe, por lo que el visitador “mandó se reparase”. Y así se 
hizo, pues en las cuentas de 1592 figuran los "quarenta y cinco mill e quinientos ochenta y 
dos mrs. que dio y pago y gasto desde la quenta pasada hasta oy en la obra de la torre que 
se hizo casi toda de abajo a arriba, que estaba toda para dar en el suelo"110, acompañándose 
una detallada relación de gastos por cada concepto de los trabajos realizados. En los gastos 
de reparación de la torre colaboraron las parroquias de Pedroche y Torremilano, 
administradoras de los diezmos, con la condición de que “si en algún tiempo tuviere de qué 
volverlos, la dicha iglesia los volviese”111. 

 
En estos primeros años tras la obtención del título de villa nos consta que la 

parroquia fue utilizada (no sabemos si ocasionalmente o de forma habitual) como sede de 
las reuniones del concejo, tal como certifica el siguiente testimonio que reproduce la 
primera hoja del Libro de Cabildos y Concejo de la Villa de Añora fechado en 1584: 

 
“En la villa de la Ñora, que es de la jurisdiccion de la muy noble y muy leal ciudad 
de Córdoba, en treinta i un dias del mes de julio de mill y quinientos y ochenta y 
quatro años se juntaron de concejo a toque de campana en la yglesia de Sr. S. 
Sebastian de la dicha villa los señores Bartolomé Rodríguez Moreno y Alonso 
Benítez…”112 

                         
108 AGOC, VG, leg. 3a, pieza 5, fol. 2. 
109 Ibídem, pieza 1, fol. 12. 
110 Ibídem, pieza 7, fol. 6v. 
111 AGOC, VG, Pedroche, Año 1592, fol. 6. 
112 “Expediente de información genealógica para admisión a beca en el Colegio Mayor de San Ildefonso 
de Alcalá de Juan Benítez de Bejarano”, AHN, Universidades, 512, exp. 15. Juan Andrés Molinero 
Merchán en su obra Doctores de Añora. Significantes de poder (págs. 53-54) fecha este documento 
erróneamente en 1484, lo que le lleva a realizar unas consideraciones a mi juicio equivocadas sobre la 
antigüedad de la iglesia de San Sebastián. Además de que la lectura directa del documento certifica su 
datación en 1584, la atribución un siglo anterior resultaría imposible por la alusión que se realiza en el 
texto a la “villa” de Añora y a su dependencia jurisdiccional de la ciudad de Córdoba, pues ya sabemos 
que la obtención de este título y la independencia de Torremilano no se produjo hasta 1553. 

Se trata de un testimonio indirecto, aunque de gran valor histórico una vez desaparecida la fuente 
original: el doctor Juan Mudarra es comisionado en 1628 por el Colegio Mayor de San Ildefonso de la 
Universidad de Alcalá para “averiguar la limpieza y linage” de Juan Benítez Bejarano, natural de Añora y 
opositor a una de las colegiaturas vacantes en aquella institución. Entre los múltiples testimonios que 
recoge, figura una diligencia en torno al apellido Rodríguez del tenor siguiente : “En el mismo día, mes y 
año [15 de agosto de 1628] pedí a los señores alcaldes y escribano desta villa me exiviesen los libros de 
juntas e repartimientos desta villa y entre ellos el mas antiguo que salio fue uno que tenia por titulo en la 



[51] 
 

La iglesia era el lugar habitual de las reuniones del concejo en la mayoría de las 
villas durante esta época, por ocupar generalmente un lugar central en la población, por la 
mayor amplitud de su espacio disponible y por la utilización de las campanas para realizar 
los llamamientos públicos. Era frecuente, además, que las reuniones concejiles se 
celebraran en día festivo a la salida de misa (aunque hemos podido comprobar que, en esta 
ocasión, el 31 de julio de 1584 era martes, quizás porque el asunto a tratar requiriera 
urgencia o hubiera necesidad de celebrar más de una reunión semanal para abordar temas 
de especial complejidad o gravedad113). 
 

En 1628 volvieron a realizarse en la parroquia obras de cierta importancia. En la 
Visita General de ese año se anotan “seiscientos y quarenta y tres reales y medio que gastó 
en descubrir y trastejar la mitad de la iglesia desta villa, levantar una pared y una esquina 
de piedra y encubrir toda la sacristía vieja que se hundió, echar cuatro vigas nuevas en ella 
y en los materiales de madera, tejas, cal, piedra, maestro y peones”114. 

 
Desde entonces no faltan noticias aisladas de obras efectuadas en la iglesia 

parroquial. Así, en 1672 se doró el retablo mayor, operación que llevó a cabo Pedro de 
Aguilar, vecino de Córdoba, por la cual percibió once mil reales que le fueron pagados por 
el concejo115. No sabemos si este retablo es el mismo que Casas-Deza a mediados del siglo 
XIX describe como "antiguo y bueno y pertenece al orden corintio"116. De 1679 se suele 
datar el artesonado, según puede leerse con dificultad en la tiranta que hay delante del arco 
toral117. En abril de 1702 el concejo de Añora acordó conceder a la parroquia una 
"limosna" de 550 reales por entender que "la iglesia desta dicha villa esta mui indezente y 
ser nezesario blanquearla y hazer comulgatorio donde este Su Magestad con la dezencia 
que se requiere"118. En octubre del mismo año el cabildo municipal acude de nuevo a 
atender las necesidades de obras de la parroquia, esta vez en el tejado: "la iglesia de esta 
villa se halla indezente por tener el techo de caña por donde se orixina el que se recala y 
pudre la caña con la madera y todos los años se gasta en recorrer y trastejar". Para atajar 
este problema, se acuerda "que se compre el pino nezessario para dicha obra y asilo", con 
la condición de que "no passe el dominio del dicho pino a la iglesia pues el concejo a de 
ser siempre dueño del dicho pino"119. 
 
                                                                        
primera hoja ‘Libro de los cabildos y concejo de la villa de la Ñora donde se sientan los cabildos que se 
hacen en la dicha villa’ e luego en la primera hoja de los cavildos, sobre que el primero cabildo, 
començaba desta manera: ‘En la villa de la Ñora, que es de la jurisdiccion de la muy noble y muy leal 
ciudad de Córdoba, en treinta i un dias del mes de julio de mill y quinientos y ochenta y quatro años se 
juntaron de concejo a toque de campana en la yglesia de Sr. S. Sebastian de la dicha villa los señores 
Bartolomé Rodríguez Moreno y Alonso Benítez’, por lo qual consta que la antigüedad que puede constar 
por papeles que tienen los Rodriguez desta villa es muy poca y que es mayor la que consta por los testigos 
del dicho apellido y asi me parece que desto para la dicha antigüedad no ay que saber cosa alguna y yo 
mismo vi todos los papeles de repartimientos y los demas que hay y este libro fue el mas antiguo y por la 
verdad lo firme. Juan Mudarra”. [Cuadernillo del informante Juan Mudarra que comienza con la Bula de 
Clemente VIII, folio 12]. 
113 Juan B. Carpio Dueñas, La tierra de Córdoba, pág. 119. 
114 AGOC, VG, leg. 3, pieza 13, fol. 4. Año 1628. 
115 AHMA, reg. 47, leg. 4, expte. 25, fol. 132. 
116 Corografía, pág. 99. 
117 Mª Ángeles Jordano (El mudéjar en Córdoba, pág. 373)  intuye que se trataría más bien de una 
restauración, pues la fecha es demasiado tardía para las características el artesonado mudéjar de esta 
iglesia. 
118 AHMA, reg. 51, leg. 7, expte. 1. Libro de Actas y Órdenes de 1685-1711. Sesión de 17 de abril de 
1702. 
119 Ibídem. Sesión de 22 de octubre de 1702. 



[52] 
 

 
 

Parroquia de San Sebastián vista desde la calle Concepción 
 

 
 



[53] 
 

La iglesia raramente podía atender a los gastos que suponían estas obras, pues los 
ingresos que le proporcionaba el rendimiento material o el alquiler de algunas propiedades 
que poseía, procedentes de legados o donaciones (casas, hazas, harrañales, huertos y viñas) 
apenas le proporcionaba suficiente para sus gastos corrientes. 
 

Las obras más importantes en la iglesia, sin embargo, se realizaron entre 1774 y 
1778120, durante las cuales se construyeron de nuevo desde sus cimientos la fachada 
principal y la torre completa. En efecto, el 1 de marzo de ese año el cura rector de la 
parroquia de San Sebastián de Añora, Pedro Vélez de Guevara, se dirige al Obispado de 
Córdoba informando del lamentable estado en que se encuentra la iglesia: la torre 
presentaba profundas grietas en tres de sus esquinas; mientras se hacía una tasación de 
las obras necesarias, se produjo un derrumbe parcial que obligó a cerrar la puerta de la 
fachada principal y se descubrió que la edificación carecía de cimientos. El veredicto 
del párroco es concluyente: "que la portada y las tres esquinas de la torre las condena a 
derrivarlas, porque de no amenaza grande ruina, pueden quevrarse las campanas y 
traerse hacia avajo la maior parte de la yglesia i suceder muchas desgracias". El ocho de 
marzo, el arquitecto Cayetano de Torres ("el maestro más inteligente deste pais", según 
el párroco local) elabora un informe, que se envía al obispado, en los siguientes 
términos: "encuentro que hallándose construida contra toda regla sobre la haz de la 
tierra sin cimientos suficientes a su altura y peso ha fallado por el pie desencaxandose 
las piedras que servian de vasa a la fachada en que se halla la torre y puerta principal, 
por cuia razon es de temer que continuando el tiempo humedo, se venga prontamente a 
tierra (...). Tengo por indispensable y preciso que luego al punto se derrive dicha 
fachada (...); no hallo medio de que esta obra se pueda evitar ni suspender con algun 
repaso que diese treguas para emprender esta en otro tiempo". El arquitecto calcula en 
principio el valor de la obra en 22.000 reales. 
 

Sin embargo, en abril los costes de la obra se estiman ya en 40.000 reales. Ello 
es debido, entre otras razones, a que, mientras se demolía la fachada y la torre para 
evitar un derrumbe accidental que causara mayores daños (puesto que en la iglesia 
seguían celebrándose los actos de culto), comenzaron a abrirse grietas en los primeros 
arcos, resultando necesario entibarlos, "porque si falsea un arco, como los techos son de 
maderas enlazadas unas con otras, con su peso pueden traerse otros i suceder muchas 
desgracias". Ese mismo mes, el Obispado inspecciona los planos y presupuesto de las 
obras y da licencia para su ejecución bajo la dirección del maestro Cayetano de Torres, 
que por entonces estaba también al cargo de las obras de construcción del crucero de la 
Iglesia de Santa Catalina de Pozoblanco, de donde era natural. 
 

Las obras llevan buen ritmo. En agosto de ese año Pedro Vélez de Guevara 
informa al Obispo de que se ha efectuado un cerramiento provisional en torno a los 
arcos mientras duran las obras mayores y "se le puso puerta con su llave para 
seguridad". A la vez, "se ha hecho el derrivo total con la fortuna de no aver sucedido 
desgracia alguna, que se podia temer, porque estava sin cimiento alguno (...), oi estan 
las zanjas de quatro varas i en esta semana juzgo se concluiran, luego que encontremos 
alguna maior firmeza, porque no se enquentra lastra". Al hacer el derribo se pudo 
comprobar cuál era la naturaleza de los fundamentos primitivos: "estava sin cimiento 
alguno, las pocas piedras que tenia de canto i lo restante de tierra sin cal, con algunas 
                         
120 AGOC, DO, leg. 4, expte. de 1774. Véase mi artículo "Nuevos datos sobre la reedificación parcial de 
la Iglesia parroquial de San Sebastián de Añora en el siglo XVIII", en Arte, Arqueología e Historia, 
Asociación "Arte, Arqueología e Historia", Córdoba, 1999, nº 6, págs. 20-23. 



[54] 
 

piedrecillas pequeñas como las que ai en los empedrados, todo sin union y totalmente 
desquadernado y cosa prodigiosa el que no aia avido desgracias i se aia mantenido". En 
septiembre se informa de que las zanjas habían llegado hasta las cinco varas de 
profundidad (unos cuatro metros), pero ahora "falta como una vara para sacarla de 
cimientos (...) hechos de grandes peñones que jamas se moveran". Se pide al obispado 
que libre "alguna cantidad" para acelerar las obras de cara al invierno, pues "dejandola 
asi puede padecer mucho detrimento con las aguas i revenirse los taviques que sostienen 
los arcos". 

 
Sin embargo, las obras se ralentizan en los meses siguientes, muy probablemente 

por falta de fondos. El 23 de julio de 1775 el cura informa de que la obra "se halla en el 
estado de zerrar los arcos de la portada y concluidas las paredes colaterales de la 
yglesia"121. Ese mismo año Vélez de Guevara informa al obispado de que “estando ya la 
obra de esta iglesia avanzada, ha sido preciso hacer la máquina de una grande rueda 
para subir los materiales con facilidad, sin riesgo y con menos gente para lo que es 
inexcusable una maroma” y solicita, para la conclusión de la obra, que se le preste “la 
que tiene la fábrica de la iglesia de Pedroche que ahora no la necesita”122. 

 
En enero de 1778, don Bernabé Velarde Tello, canónigo de la Catedral de 

Córdoba, que pasaba una temporada en Añora, de donde era natural, reponiéndose de 
una enfermedad de tercianas, informa al obispado de que "la fachada y portada de esta 
iglesia están concluidas y la torre levantada a mas de la mitad de su altura"123. Habiendo 
sido nombrado por el Obispado para inspeccionar las obras, de las que al  
parecer ahora se encargaba directamente el maestro mayor de la Catedral de Córdoba, 
Francisco Aguilar, en febrero de ese año el señor Velarde informa de que a fin de 
rebajar el elevado costo total de la obra, al que los vecinos del pueblo no podían 
contribuir en metálico por haber tenido que atender recientemente a otras importantes 
obras públicas (la reedificación de la ermita de la Virgen de la Peña y el Pósito de la 
villa), ha propuesto "que se le rebaje a la torre una vara de altura que estaba proiectada, 
pues asi queda decente y que la piedra labrada de que se va haciendo continue solo asta 
la cornisa, siguiendo desde alli de ladrillo hasta su conclusion, con lo que se escusa 
mucho gasto y los vezinos sin particular incommodidad ni desembolso pueden con sus 
carros conduzir la piedra necesaria de limosna poniendo del mismo modo en el tejar 
todo el varro y leña que se necesite para los ladrillos y conduciendolos despues a la 
iglesia"124. Suponemos que por entonces finalizaría esta gran obra de reconstrucción, 
pero todavía en 1791 se piden fondos para "perfeccionar las dos muy precisas obras de 
canzeles y reedificacion de campanas que tiene entabladas, a que se agregan los 
indispensables reparos de la torre"125. 
 
 De esta época data, pues, el aspecto exterior que hoy presenta la iglesia. Se 
construyó desde sus cimientos la fachada principal, con una estructura serrana formada con 
sillares de granito que componen una portada señorial con ventanas ciegas que se alarga en 
una torre de dos cuerpos: el primero continúa la construcción pétrea de la fachada, 

                         
121 AGOC, DO, expediente de 1775. 
122 José Ignacio Pérez Peinado, Evolución histórica de la parroquia del Salvador de Pedroche, iglesia 
matriz de las Siete Villas. Tesis Doctoral inédita. Fol. 469. No se indica la procedencia del documento. 
123 AGOC, DO, expediente de 1778. Carta de 20 de enero. 
124 AGOC, DO, expediente de 1778. Carta de 16 de febrero. 
125 Ibídem, expediente de 1791. 



[55] 
 

mientras que el segundo, que contiene el campanario, sigue con su obra de ladrillo el estilo 
neomudéjar que está presente también en otras edificaciones religiosas de la comarca. 
 
 Con respecto al interior, su planta de tres naves presenta una sorprendente cabecera 
compuesta de tres capillas rectas, siendo las laterales más estrechas que la mayor. Este 
modelo, propio de la arquitectura cisterciense, inusual en el sur peninsular y único en la 
provincia de Córdoba, ve reforzada su singularidad al exhibir su cabecera cubierta con 
techumbre mudéjar, llevando así el influjo musulmán a un lugar que los cristianos le tenían 
vedado, todo lo cual concede un carácter excepcional a la parroquia de Añora126. Las tres 
naves están separadas por arcos ligeramente apuntados de ladrillo sobre columnas 
cilíndricas de granito con capiteles troncopiramidales. El altar se enmarca en tres arcos que 
parten de dos entronques de cuatro columnas en haz y su artesonado a cuatro paños es más 
elevado que el del resto de la iglesia. La nave central se halla cubierta por artesonado de 
fondo de artesa, con tirantes. La fachada lateral es gótica y su puerta ojival pudiera ser de 
la construcción primitiva. El interior no contiene en la actualidad ninguna pintura, 
escultura u orfebrería de especial interés artístico, salvo la pila bautismal de granito del 
siglo XVI.  
  
 En 1907 se instalaron en la torre dos campanas procedentes de la fundición de 
Alfredo Villanueva Linares, de Villanueva de la Serena (Badajoz)127. 
 
 
3. ERMITA DE LA VIRGEN DE LA PEÑA 
 
 

En el informe de la Visita General del Obispado de Córdoba a la villa de Añora 
realizada en 1579128 se dice que "en la dicha villa de la añora avia una ermita en 
adbocacion del bienaventurado señor san Martin", la misma que hoy conocemos con la 
dedicación a la Virgen de la Peña. La ermita estaba todavía bajo la advocación de San 
Martín en 1635, pero en 1753, el Catastro de Ensenada129 alude ya a la "hermita de Nuestra 
Señora de la Peña". El nombramiento de San Martín como patrono de Añora debió 
producirse en el siglo XVII, aunque de las fiestas en su honor, que  incluían la procesión 
del santo y lidia de toros, tenemos noticias desde la centuria anterior130.  En el siglo XVIII 
se produce en la localidad un gran desarrollo del culto a la Virgen de la Peña, que recibió 
muy probablemente el impulso devocional de un nuevo voto patronal. En 1753 consta ya 
la existencia de una cofradía con su título y en el último tercio del siglo los vecinos de la 
localidad costean a sus expensas la reedificación parcial de la ermita en la que se guarda su 
imagen, la llamada hasta entonces ermita de San Martín, produciéndose en este momento 
el cambio de denominación, tal como veremos más adelante.  
 
 La primitiva ermita de San Martín, como la de San Pedro, debió ser un ejemplar 
más de las típicas iglesias serranas, frecuentes en toda la comarca, formadas por una sola 
nave con cubierta de madera a dos aguas apoyada en enormes arcos transversales de 
ladrillo, cuyos grandes estribos salen al exterior en forma de contrafuertes. Esta ermita 
sufrió una reedificación en el siglo XVIII, pero de la original pervivieron los robustos 
                         
126 Mª. A. Jordano, Ob. cit., pág. 371.  
127 El defensor de Córdoba, 14 de octubre de 1907. 
128 AGOC, VG, leg. 3a, pieza 1, fol. 5v 
129 AHMA, reg. 215, leg. 21, expte. 2. Catastro de Ensenada. Libro de Haciendas Eclesiásticas. 
130 AGOC, VG, leg. 3a, piezas 3 y 13.. 



[56] 
 

muros con sus pesados contrafuertes y las portadas de inspiración gótica con arcos de 
medio punto enmarcados en alfiz, especialmente el de la puerta norte, que denota mayor 
antigüedad.  
 
 

 
 

Ermita de la Virgen de la Peña en la actualidad 
 
 

La primera referencia documental sobre la existencia de esta ermita data de 
1577131, aunque la fecha de su construcción haya seguramente que retrotraerla, al igual que 
la de San Pedro, a la época de la fundación de la aldea, probablemente en la primera mitad 
del siglo XV. En 1583 tenemos noticias de que “se ha labrado un arco nuevo”. En 1604 
consta la ejecución de unas obras de reparación del tejado, según se desprende de los 
gastos registrados en la compra de madera, vigas y tejas “para el edificio de la dicha 
ermita”, así como el pago de “mil quatrocientos y veinte y ocho maravedíes que pareció 
aver dado a los albañiles por el tiempo que trabajaron en la obra de la dicha ermita”132. En 
1630 hay referencias a la construcción de uno de los contrafuertes, al dar cuenta del gasto 
de “ocho mil y quarenta y ocho maravedíes que pareció haber gastado en un estribo de 
piedra que se hizo para la defensa del arco que esta hendido y en un brocal para el pozo se 
hizo de piedra labrada”133. 

 
La reforma barroca, que estaba concluida en 1778, costeada a expensas de los 

vecinos, sustituyó la techumbre de madera a dos aguas por una bóveda de cañón con 
lunetos y arcos fajones sobre pilastras y se añadió una cabecera a cuatro paños cubierta por 
cúpula con linterna. Esta cabecera, elevada sobre el resto de la nave, cobija tan solo una 
                         
131 En el informe citado de la visita general del obispado de 1579 se hace referencia a la anterior visita, 
que se produjo en 1577. 
132 AGOC, VG, leg. 3, pieza 10, fol. 11. Año 1604. 
133 AGOC, VG, leg. 3, pieza 14, fol. 10. Año 1630. 



[57] 
 

gran urna de cristal que guarda durante todo el año la pequeñísima imagen -posiblemente 
románica- de la Virgen de la Peña, patrona de Añora, única talla de madera que se 
conserva en toda la localidad.  

 
En el exterior destacan los dos interesantes mosaicos de piedra tosca sin labrar a los 

pies de cada puerta. El de la principal ocupa una superficie de 60 metros cuadrados y 
representa un escudo heráldico con castillo coronado flanqueado por leones rampantes, 
águilas bicéfalas y jarrones con ramos de loto, todo ello completado con granadas, 
espirales y el anagrama de la Virgen de la Peña. El de la puerta norte, más pequeño, 
representa un sol antropomorfo con dieciséis rayos alternativamente rectos y ondulados.  

 
 
4. PRINCIPALES CULTOS EN AÑORA A TRAVÉS DE LOS SIGLOS 
 
 
 La configuración de la estructura organizativa de devociones y cofradías de los 
siglos XVI y XVII en Añora nos es posible conocerla gracias a los informes de las Visitas 
Generales del Obispado de Córdoba a la villa de Añora, que se conservan desde el año 
1579 al 1635. En una descripción de la parroquia de San Sebastián que aparece en el 
informe de la Visita General de 1589 se dice que "el retablo del altar mayor mediano 
dorado aparece casi llano y en medio a señor san Sebastian de bulto y talla y a los lados 
san Bartolome e la Madalena". Hemos de suponer, por ello, que, junto con los titulares de 
las dos ermitas que existían en el pueblo, entonces bajo la advocación de San Pedro y San 
Martín, eran estos los santos que acaparaban la atención del culto popular en esta época. 
En un inventario de bienes de la iglesia realizado en 1571, en el apartado de imágenes, se 
citan, además de las tres tallas del altar mayor, "un crucifijo de un Cristo del tamaño de un 
hombre" y "una ymagen de María Santísima", y en 1589 se añade otra de Nuestra Señora 
del Rosario, las cuales completarían la imaginería religiosa local de finales del siglo XVI. 
 
 Durante algunos años de finales del XVI se rindió culto en Añora también a San 
Ginés, del que, según un inventario de 1589134, existía una imagen en la parroquia. Como 
esta imagen no figuraba en el inventario de 1579, hemos de suponer que su culto en Añora 
se inició hacia 1581, pues en el informe de la visita general de ese año se cita a la Cofradía 
de San Ginés. Esta cofradía, sin embargo, ya no existía en 1590, por lo que quizás haya de 
suponerse que su efímera existencia se debió a la devoción particular de algún feligrés. 
Puesto que la introducción del culto de San Ginés en España fue una importación de las 
Galias135, no sabemos si su presencia en Añora guarda alguna vinculación con el de San 
Martín o tiene quizás alguna relación con el monasterio de San Ginés que existió en la 
aldea cordobesa de Tercios. 
 
 También en la primera mitad del siglo XVII adquirió importancia el culto a San 
Francisco, según se deduce del encargo en 1630 de una imagen de este santo al escultor 
Pedro Freire de Guevara, autor de las esculturas del retablo del altar mayor de la catedral 
de Córdoba. En esa fecha se realizó un concierto entre el escultor y el sacristán de la villa, 
Bartolomé García Franco, "en que el dicho Pedro Freyla de Guevara se obliga de hacer y 
que hara una hechura de un san Francisco de madera de pino que tenga vara y media de 
alto, con una cruz en una mano derecha y en la izquierda abierta... en la contia de 

                         
134 AGOC, VG, leg. 3a, pieza 5. 
135 Ángel Fábrega Grau, Pasionario Hispánico (s. VII-XI), CSIC, Madrid, 1953, pág. 189. 



[58] 
 

cuatrocientos veinte reales"136. El culto a San Francisco adquirió por esta época cierto auge 
en toda la comarca debido a la influencia de los frailes franciscanos de los conventos de 
Pedroche, El Viso, Hinojosa y Belalcázar. 
 
 

 
 

Procesión de Santa Lucía en la actualidad 
 
 
 San Sebastián, titular de la parroquia de Añora, es, junto a San Gregorio, el santo 
más popular en Los Pedroches. El culto de este mártir romano se introdujo en España  
durante la época visigoda y en el siglo IX ya le había sido dedicada una basílica en la sierra 
de Córdoba. La especial veneración que le rinden los fieles viene de la particular 
protección que ejerce contra las epidemias, especialmente de peste, lo que le llevó a ser 
nombrado patrono en numerosos lugares. La veneración a este santo, como también a San 
Bartolomé, debieron traerla los primitivos noriegos de la villa matriz de Torremilano, 
donde ya existían estas advocaciones cuando comenzó a formarse la aldea de Añora.  
 
 En cuanto a las cofradías, además de la de San Ginés ya nombrada, desde 1579 se 
citan en la documentación del Obispado las de la Concepción (llamada entonces “Limpia 
Concepción de Nuestra Señora”) y la Santa Vera Cruz. A ellas se añade en 1628 la de 
Nuestra Señora del Rosario y San Pedro. La de la Concepción aparece citada con diversos 

                         
136 José Valverde Madrid, "Pedro Freila Guevara, un escultor barroco", en Boletín de Bellas Artes de la 
Real Academia de Bellas Artes de Santa Isabel de Hungría, Sevilla, 1977, 2ª época, nº V, págs. 171-199, 
pág. 193. Ello si aceptamos, como hace Ángel Aroca Lara (en VV.AA., Los pueblos de Córdoba, Caja 
Provincial de Ahorros y Diario Córdoba, Córdoba, 1992, pág. 126), que la "Noya" que aparece en el 
documento reproducido por José Valverde se refiere en realidad a "Añora". Este mismo escultor realizó 
varias imágenes para otros pueblos de la comarca:  una imagen de Nuestra Señora del Rosario en 1614 y 
otra de San Francisco en 1622 para Torremilano y una imagen de Santa Ana y otra de Nuestra Señora y el 
Niño Jesús en brazos en 1629 para Alcaracejos. 



[59] 
 

nombres: Cofradía de la Concepción y Caridad de Jesucristo en 1589, Cofradía del 
Santísimo Sacramento y Concepción en 1590 y Cofradía de la Limpia Concepción de 
María y Santísimo Sacramento en 1628. Llama la atención la inexistencia en esta primera 
etapa de la Cofradía de Ánimas.  
 
 A mediados del siglo XVIII existían en la localidad las cofradías del Santísimo 
Sacramento, Nuestra Señora del Rosario, Santísimo Cristo de la Vera Cruz, Nuestra 
Señora de la Peña, Ánimas Benditas, San Pedro y San Martín137. En un inventario 
provincial de 1773 se citan también las cofradías de San José y Santa Lucía138, que todavía 
hoy subsisten. Este denso movimiento cofradiero daba lugar a una abundante actividad 
religiosa promovida por las hermandades. Así, la cofradía del Santísimo Sacramento 
celebraba catorce procesiones en distintos días del año y en la festividad de la Inmaculada 
Concepción costeaba un sermón; la de Nuestra Señora del Rosario organizaba dieciocho 
procesiones y dos sermones, la de la Vera Cruz cuatro procesiones y cuatro sermones, la 
de Nuestra Señora de la Peña tres procesiones y un sermón el día de su fiesta… Todo ello 
sin contar las misas solemnes, salves, vigilias, responsos y velas con las que las cofradías 
mantenían a lo largo de todo el año su intensa vida piadosa, sustentada a su vez en la 
administración de un rico patrimonio material procedente, en su mayor parte, de herencias 
y donaciones de los fieles139. 
                         
137AHMA, reg. 215, leg. 21, expte. 2. Catastro de Ensenada. Libro de Haciendas Eclesiásticas.  
138AHN, Sección Consejos, leg. 7091, expte 9. En este inventario provincial de cofradías se cita también 
la de la "Esclavitud", a la que nos referiremos más adelante.  
139 Los excesivos gastos que con fines no estrictamente devocionales realizaban las cofradías en sus 
celebraciones provocó que en 1768 se iniciara un proceso de reforma, arreglo y extinción de las cofradías 
a propuesta del obispo de Ciudad Rodrigo. En 1770 el conde de Aranda, nombrado por Carlos III 
gobernador del Consejo de Castilla, dictó a todas las diócesis una orden pidiendo una relación de las 
hermandades, cofradías y demás congregaciones o gremios "que celebren una o más fiestas en el año, ya 
con la función de Iglesia, ya con otras exteriores de gasto y profusión, bien sea a costa del común o de los 
priostes, mayordomos, hermanos mayores o rentas o dotación de los pueblos". Con ello se pretendía tener 
un conocimiento exacto de la situación y estudiar y poner en práctica las medidas pertinentes. Una vez 
que los obispos emitieron sus informes, Carlos III promulgó una serie de Reales Decretos conducentes a 
la eliminación de numerosas manifestaciones de la religiosidad popular: en 1777 se prohíben los 
disciplinantes, empalados y penitentes de sangre, en 1780 se suprime la tarasca y los gigantones del 
Corpus y en 1783 se promulga el decreto de extinción de las cofradías, por el cual desaparecían las 
cofradías gremiales y las que no contaban con aprobación y se reformaban con nuevas reglas las ya 
aprobadas. 

Respondiendo a la orden del Conde de Aranda, en septiembre de 1773 el obispo de Córdoba 
eleva un informe en el que se relacionan las "Hermandades, Cofradías y Congregaciones que segun las 
noticias remitidas por las justicias en los pueblos de esta provincia de Cordova en virtud de los oficios 
que se les pasaron a consecuencia de la orden que con fecha de 28 de septiembre del año anterior de 1770 
me comunicó el Excmo. Sr. Conde de Aranda, ay en ella, (...) con distincion de pueblos, de las que tienen 
real aprovacion, de el ordinario eclesiastico y estan establecidas sin una ni otra, como tambien de las 
fiestas que celebran y sus gastos anuales". El cómputo final para toda la provincia arroja datos 
asombrosos: existían setecientas treinta cofradías, hermandades y congregaciones (y hay razones para 
pensar que el informe no incluye todas las cofradías realmente existentes en todos los pueblos) que en 
total celebraban al año cuatro mil doscientas ochenta y ocho fiestas, en las que se gastaban 491.402,5 
reales de vellón.  

En Los Pedroches, entre los trece pueblos de los que se aportan datos, sumaban 106 cofradías, 
hermandades y congregaciones, de las cuales 39 carecían de aprobación alguna; en total celebraban 822 
fiestas, con un gasto global de 38.772 reales. Las cofradías más representadas son la del Santísimo, la 
Vera Cruz, la de Ánimas y la del Rosario. Más de la mitad del total de las hermandades que se citan son 
de gloria y de estas, a su vez, la mitad aproximadamente están dedicadas a diversas advocaciones 
marianas (Rosario, Aurora, Purísima Concepción, Guía, Cruces, Carmen y Luna). Las demás 
hermandades de gloria están dedicadas fundamentalmente a los santos más venerados en cada población. 
Por lo que a cofradías penitenciales se refiere, la cofradía de la Vera Cruz y la de la Caridad son las que 
tienen presencia en mayor número de pueblos. Sobre este tema véase Antonio Merino Madrid, “Panorama 



[60] 
 

 
 

Abanderada de Acción Católica durante una procesión en Añora. 
 
  

Eran importantes por entonces también en la localidad la fiesta del Corpus, en cuyo 
recorrido procesional ya se colocaban los altarcillos florales que todavía hoy perviven, la 
del patrón San Martín, aunque no tenemos testimonios documentales de su composición, 
y, muy probablemente, la de San José, cuya fecha es elegida por el cura párroco de la 
época, junto con la de San Martín y Pentecostés, para celebrar en ella un triduo del jubileo 
perpetuo de cuarenta horas140. De la pujanza del culto a San José en esta época nos habla el 
hecho de que su cofradía era la que más gastos anuales soportaba, a pesar de celebrar una 
única fiesta anual. Ya debía existir por entonces la imagen del santo con vara y diadema de 
plata que se cita en un inventario de bienes parroquiales de 1844141. 
                                                                        
de cofradías, hermandades y congregaciones en Los Pedroches a finales del siglo XVIII”, Crónica de 
Córdoba y sus pueblos VI, Asociación Provincial Cordobesa de Cronistas Oficiales, Córdoba, 2000, págs. 
367-375. 
140 AGOC, DO, n. 14, exp. del año 1765. Documento con fecha 26 de marzo de 1765. 
141 AHMA, reg. 59, leg. 8, expte. 1, acta de 3 de febrero de 1844.  Según este inventario de bienes 



[61] 
 

 A mediados del siglo XIX, del que apenas disponemos de documentación histórica 
que nos ofrezca una idea de conjunto del panorama de cultos, se mantienen al menos las 
cofradías de San Pedro, San Antonio, Ánimas, Nuestra Señora del Rosario, Santísimo y 
Santo Cristo de la Columna y Veracruz142. Aparece por primera vez, como vemos, la 
Cofradía de San Antonio, del que quizás ya hubiera una imagen en la ermita de la Virgen 
de la Peña, como en la actualidad. El culto a este santo siguió en aumento hasta la primera 
década del siglo XX, en la que incluso se puso su nombre a una calle de la localidad, pero 
luego fue decayendo hasta haber desaparecido totalmente hoy en día. Por su parte, la 
antigua cofradía de la Veracruz aparece ahora asociada al Santo Cristo de la Columna, del 
cual, según el inventario citado, ya en 1844 existía una imagen en la parroquia. De todos 
modos, muchas de las cofradías comenzaron a desaparecer en la segunda mitad de este 
siglo, cuando la desamortización eclesiástica las privó de los bienes que las sostenían y no 
hubo fondos para atender a las muchas obligaciones contraídas. 
 
 Como testimonio de nuevas advocaciones que aparecen nombradas por primera 
vez, cabría señalar la existencia en la iglesia parroquial de un tríptico con pinturas de 
Nuestra Señora del Rosario, San Miguel y San Vicente Ferrer, así como pinturas 
individuales del Ecce Homo y la Magdalena143, sin que conozcamos su autoría ni calidad 
artística. 
 
 El siglo XX supone una continuación de los cultos básicos de centurias anteriores, 
que sufrirían, sin embargo, el brutal envite de la guerra civil. Ya antes, la crisis de 
principios de siglo amenaza la pervivencia de determinadas celebraciones, al frente de las 
cuales sale a veces el propio Ayuntamiento para evitar su desaparición. Así, en 1908 el  
consistorio decide sufragar los gastos de “las procesiones del Santísimo Sacramento que 
desde tiempo inmemorial se venían celebrando en los dos domingos siguientes al día del 
Corpus Christi”, por haberse disuelto la hermandad titular144. En 1912 debe asumir incluso 
la mayordomía de la patrona “con el fin de que no desaparezca tan buena y antigua 
costumbre”, por no querer nadie hacerse cargo de ella145. La Virgen de la Peña sigue 
siendo, no obstante, la imagen más venerada de la localidad, y a ella se recurre 
preferentemente con motivo de epidemias y sequías, como en 1917, cuando “dada la 
pertinaz sequía que tantos perjuicios causa a la agricultura de esta región, [el 
Ayuntamiento] creía llegado el caso de que se celebrara alguna función o fiesta religiosa 
para impetrar de Ntra. Sra. María Santísima de la Peña la benéfica lluvia que fertilice 
                                                                        
parroquiales, elaborado en cumplimiento de una circular de la Junta Inspectora de Bienes del Clero 
Secular, la parroquia de San Sebastián de Añora contaba con los siguientes objetos de plata: “una custodia 
de plata sobre dorada de mediana marca, cuatro bujias, dos vinageras con su plato mediano, un 
incensario, una naveta, una vara y diadema de San José, una corona de la imagen de la Concepcion, otra 
de diadema de id. de los Dolores, una id. de Jesús de la Columna sobre dorada, dos coronas de Jesus y 
Maria, tres calices con sus patenas, otro de metal con la copa de plata que sirve en [la ermita de] San 
Pedro, un copon para los impedidos, dos dichos para el sagrario con su llavecita y cadena de pino, una 
concha para bautizar, dos crismeras y un basito, tres vasos para conducir los santos oleos, una cruz de la 
parroquia, una lampara pequeña de plata, dos id. de metal de Ntra. Sra. del Rosario y Sto. Cristo”. No se 
cita ningún objeto de oro. 
142 AHMA, reg. 432, leg. 37, expte. 13. En este documento, fechado en 1843, solo se citan las cofradías 
que poseían bienes para arrendamiento. 
143 AHMA, reg. 59, leg. 8, expte. 1, acta de 3 de febrero de 1844. Según este inventario de bienes 
parroquiales, en  la parroquia de San Sebastián de Añora existían  las siguientes pinturas: “una del 
Santísimo Cristo de Bronce Dorado; una dicha de Jesus Crucificado; tres, una N. S. del Rosario, S. 
Miguel y San Vicente Ferrer; otra N. S. de la Concepcion; un Ecce Homo; una Ntra. Sra. Mª Magdalena; 
un Sto. Cristo Crucificado”.  
144 AHMA, Acta capitular de 21-6-1908. 
145 AHMA, Acta capitular de 11-8-1912. 



[62] 
 

estos campos yermos”146. También era habitual que el Ayuntamiento sufragara 
económicamente las palmas del Domingo de Ramos y la cera de la fiesta de la 
Purificación. 
 

 
 
Representación del milagro de Fátima en la ermita de la Virgen de la Peña en 1962 con motivo de las bodas 

de oro de la Adoración Nocturna. 
 

 
 

Procesión de San Pedro en los años 60 del siglo XX. 
                         
146 AHMA. Acta de 18 de noviembre de 1917. 



[63] 
 

En el contexto de una constante actividad expansiva que la Iglesia manifestó 
durante estos primeros años del siglo XX, en buena parte como respuesta a determinadas 
medidas gubernamentales de carácter secularizador que amenazaban algunos de sus 
privilegios, la jerarquía eclesiástica articuló el fervor de los fieles católicos principalmente 
a través de tres advocaciones básicas: el Corazón de Jesús, el culto eucarístico y la Virgen 
María. Las tres conocieron importantes hitos en Añora. 
 

En 1917 se produjo en Añora la entronización del culto al Corazón de Jesús en Los 
Pedroches, una devoción introducida en España en el siglo XVIII, pero sin ningún arraigo 
tradicional todavía en la comarca.  El día 9 de abril la misión de los Padres Redentoristas 
que se encontraba en Pozoblanco se trasladó a Añora para celebrar allí una “fervorosa 
festividad” (a la que, según la entregada crónica periodística, asistieron “de siete a ocho 
mil fieles”) en el transcurso de la cual “se consagró el Valle de los Pedroches al Sagrado 
Corazón de Jesús”147. La misión de los PP. Redentoristas dejó en la zona instituidos 
también los Jueves Eucarísticos y la cofradía de la Virgen del Perpetuo Socorro148. Al 
menos desde 1916 ya existía en Añora la Cofradía del Corazón de Jesús, que celebraba su 
fiesta titular el viernes siguiente al día del Corpus con solemne procesión de su imagen149. 
 

El culto propiamente eucarístico, por su parte, adquirió expresión pública en estos 
momentos, entre otras prácticas,  mediante la promoción del asociacionismo religioso entre 
los fieles, que tiene como consecuencia la formación de nuevas hermandades o 
agrupaciones de seglares propagadoras de la fe, como la Adoración Nocturna, que se 
constituyó en  Añora el 21 de noviembre de 1909150. En 1910, por su parte, coincidiendo 
con las fiestas patronales en honor de la Virgen de la Peña, tuvo lugar excepcionalmente en 
Añora una gran peregrinación de católicos procedentes de trece pueblos de Los Pedroches, 
de la que daremos cuenta más adelante, que se interpreta como una gran demostración de 
fuerza de la Iglesia frente a las políticas secularizadoras del gobierno liberal de la época151. 
  

                         
147 El defensor de Córdoba, 14 de abril de 1917, pág. 2. 
148 Las misiones populares de predicadores continuaron periódicamente durante todo el siglo. Tuvieron su 
reflejo en la prensa las de 1960, cuando unos padres misioneros jesuitas estuvieron durante 11 días en 
Añora realizando misas, comuniones masivas y conferencias para hombres y mujeres, así como el rezo 
del Rosario de la Aurora por las calles. Sobre la intensidad con la que pudieron ser vividas estas misiones 
en la Añora de la época da testimonio el semanario católico El Cronista del Valle de esta apasionada 
manera: “Han confesado más del 99,50% de las personas hábiles para hacerlo, según confesión del propio 
párroco. Muchos con diez, quince y veinte años sin confesarse. Sobre todo ha impresionado el Sermón del 
Perdón, tanto que casi no han quedado enemigos sin reconciliarse, llorando a lágrima viva, dándose casos 
verdaderamente patéticos y escalofriantes, abrazándose la gente enemistada en plena calle, llorando 
todos” (El Cronista del Valle, 2 de abril de 1960, pág. 4). 
149 El defensor de Córdoba, 8 de julio de 1916, pág. 3. 
150 El defensor de Córdoba, 11 de noviembre de 1909, pág. 2. El 20 y 21 de noviembre de 1934 se 
celebraron las bodas de plata, en cuyo acto central predicó el hijo de la villa Francisco Bejarano 
Fernández, canónigo de la Catedral de Córdoba (El defensor de Córdoba, 13 de diciembre de 1934, pág. 
2). En 1962 se celebraron las bodas de oro de la Sección Adoradora Nocturna de Añora, que contó con la 
visita del Obispo de Córdoba. Durante los días 17 y 18 de octubre el pueblo vivió una gran fiesta 
eucarística para lo que se engalanaron calles y fachadas con colgaduras, banderitas, arcos y letreros 
alusivos. El acto central tuvo lugar el día 18, cuando “sobre las siete salió la procesión del Santísimo que 
recorrió las calles muy bien adornadas con banderitas, arcos y colgaduras y con niños vestidos de ángeles, 
pastorcillos y hasta reproducción de la aparición de Fátima; la Virgen sobre un árbol con los tres 
pastorcitos de rodillas…” (El Cronista del Valle, 24 de octubre de 1962, págs. 2-3). 
151 Véase mi artículo “La movilización clerical en Los Pedroches a principios del siglo XX: la 
peregrinación de 1910 en Añora”, Crónica de Córdoba y sus pueblos XIX, Asociación Provincial 
Cordobesa de Cronistas Oficiales y Diputación, Córdoba, 2013, págs. 99-109. 



[64] 
 

Otras fiestas religiosas importantes en estas primeras décadas del siglo serían las 
contenidas en esta relación cronológica efectuada por el Ayuntamiento en 1913 para que 
actúe en ellas una banda municipal de música de reciente creación: San Sebastián,  
Ascensión, Corpus, Domingo de Santísimo y la Octava, Nuestra Señora de la Peña (bajada 
de la Virgen), Virgen de septiembre (subida de la Virgen), Domingo del Rosario, San 
Martín y Purísima Inmaculada Concepción152, esta última bajo el cuidado de la asociación 
de las Hijas de María. En cuanto a San Pedro, desde 1916, en que se instituyó, se realizó 
procesión de su imagen con motivo del Día de la Prensa Católica (29 de junio), durante el 
cual también se realizaba una cuestación para el fomento de esta prensa confesional153 y la 
lectura de un manifiesto reivindicativo. 
  

Por lo que respecta a la Semana Santa, hacia 1900 se creó la Cofradía de Nuestra 
Señora de los Dolores, a la que solo pertenecían mujeres y que procesionaba a su imagen 
titular el Viernes de Dolores al anochecer. Esta hermandad ha sido la única penitencial 
existente en Añora hasta 1990; la parroquia organizaba el resto de las procesiones. El 
Viernes Santo tenía lugar una procesión con cuatro pasos: Jesús Nazareno, Cristo 
amarrado a la Columna, Cristo Crucificado y Virgen de los Dolores. A su término se 
realizaba un Via Crucis que tenía sus estaciones señaladas con monumentales cruces de 
piedra a lo largo del Camino de las Cruces y calle Amargura hasta culminar con un 
calvario en el recinto de la ermita de la Virgen de la Peña. El Sábado Santo, siguiendo la 
costumbre frecuente en muchos pueblos de que la única efigie pasionista de María desfile 
en las diferentes procesiones con ligeras variantes en su indumentaria, se realizaba por la 
mañana una procesión con la Virgen de los Dolores vestida de blanco. El Domingo de 
Resurrección, por fin, tenía lugar, también por la mañana, una procesión con una pequeña 
imagen de Cristo Resucitado. 
 
 Como en tantos otros aspectos de la vida local, el enfrentamiento fratricida de 1936 
supuso una convulsión total en el mantenimiento de costumbres y tradiciones populares, 
incluyendo las religiosas. Toda la imaginería sagrada (excepto la pequeña imagen de la 
Virgen de la Peña) fue destruida y también cesaron muchos rituales, que luego ya no se 
recuperaron. Durante la posguerra, el culto religioso se volvió básicamente litúrgico y se 
desarrollaron sobre todo las cofradías sacramentales, aunque las festividades en torno a 
San José (cuya hermandad se refundó en 1942, como veremos más adelante) y la Virgen 
de la Peña (y, en menor medida, las de San Isidro y Santa Lucía), organizadas por sus 
respectivas hermandades, recibieron también un profundo apoyo popular. Igualmente se 
mantiene la Cofradía de la Virgen de los Dolores y su estación del Viernes de Dolores 
 
 A finales de siglo merece destacarse el renacimiento del fervor pasionista de la 
mano de la cofradía del Santísimo Cristo del Amor y María Santísima de los Dolores, 
fundada en 1991, que procesiona el Viernes Santo con un nuevo ritual las dos imágenes 
titulares adquiridas tras la guerra154. También hay que resaltar el impulso devocional que 
recibe de nuevo la imagen de San Martín como patrón de la localidad, hasta el punto de 
crearse una nueva hermandad y edificarse  en el paraje de Los Jarales una ermita de nueva 
planta en su honor. 
 
 
                         
152 AHMA. Acta de 18 de mayo de 1913. 
153 En 1917 se recogieron 15 pesetas (El defensor de Córdoba, 2 de julio de 1917, pág. 1) y en 1922 la 
cantidad recaudada ascendió a 62,50 pesetas (El defensor de Córdoba, 6 de julio de 1922, pág. 1). 
154 Una nueva imagen del Crucificado fue adquirida en 2016, ante el mal estado que presentaba la antigua. 



[65] 
 

 
 

 
 
Los niños que hacen la primera comunión depositan pétalos de flores en las “mesas” que se instalan en las 

calles durante la procesión del Corpus. Arriba en 1970, abajo en 2004. 
 



[66] 
 

 
 

 
 

Fotografías colectivas de primera comunión, niñas arriba y niños abajo. El párroco es Fernando Santos 
Maezo. Años 60 del siglo XX. 

 
 
 
 
 



[67] 
 

III 
LA FIESTA DE LA CRUZ 

 
 
 
 
 
1. INTRODUCCIÓN 
 
 

I 
 

En los apartados anteriores hemos abordado hechos principales de la historia de 
Añora. Pero hay otra historia, otra historia de la que raramente se habla en los libros de 
historia, y que, sin embargo, resulta fundamental para el devenir de los pueblos y, sobre 
todo, para comprender su personalidad y su forma de ser y de actuar. Es una historia de la 
que apenas queda constancia escrita, de la que apenas se habla en los legajos de nuestros 
archivos. Es la historia que constituye el día a día, el vivir cotidiano, y, sobre todo, la de las 
pequeñas y grandes celebraciones, esos hitos que marcan los momentos cumbre en la vida 
por lo general anodina de los pequeños pueblos. Las fiestas y celebraciones tradicionales, 
las cuales, y mucho más de lo que podría parecer a simple vista, están condicionadas y a la 
vez condicionan la Historia con mayúsculas de un pueblo y actúan de manera determinante 
en la conformación de su modo de pensar y sentir.  
 

Basten de ejemplo dos pequeños hechos: realmente nada se sabe de que hubiera 
presencia judía significativa en Los Pedroches, ni tampoco, por tanto, en Añora; sin 
embargo, de inspiración hebrea hay que considerar necesariamente una costumbre que 
recordamos de los días de la niñez que consistía en poner pequeñas piedrecitas en los 
arabescos forjados de las cruces de hierro que solía haber en los caminos señalando alguna 
muerte por accidente. Así todavía hoy lo hacen los judíos de Israel y los que viven por todo 
el mundo. También tiene raíces históricas la costumbre local de barrer la porción de la 
calle que ocupa la fachada de la casa propia, como consecuencia de una ley convertida en 
costumbre (siguiendo, por cierto, el camino inverso, que suele hacer de las costumbres 
leyes). Las ordenanzas de las Siete Villas de 1815, cuyos artículos relativos a la limpieza e 
higiene Ortí Belmonte155 considera de inspiración francesa, en su norma 28 disponen  
como “obligación de todos y cada uno de los moradores de este partido el barrer las 
portadas de sus casas en la parte correspondiente para el aseo y limpieza de las calles”156.  
 

Para el estudio de las costumbres y tradiciones populares –como contrapeso a la 
escasez de datos en los fondos historiográficos habituales- poseemos una fuente importante 
de información, en extremo frágil y ya con fecha de caducidad: los testimonios orales. Por 
lo general la cultura tradicional se ha transmitido oralmente de generación en generación 
con bastante fiabilidad... hasta hace poco tiempo, pues en la actualidad esa cadena 
transmisora mantenida durante siglos se ha roto ya definitivamente. Y así, el folklore de 
nuestros pueblos, tan rico, tan sabio, ahora corre grave peligro de desaparición porque los 
                         
155 M. A. Ortí Belmonte, Córdoba durante la Guerra de la Independencia (1808-1813), Córdoba, 1930, 
pág. 219. 
156 “Ordenanzas municipales para el mejor régimen y gobierno de las Siete Villas”, AHMA, reg. 458, leg. 
4, expte. 24. 



[68] 
 

más jóvenes, con toda nuestra soberbia de modernos, hemos creído que no hacía falta 
aprender lo mucho que nuestros padres, abuelos o tíos tenían que enseñarnos, pensando 
que sus conocimientos estaban pasados de moda y que nada podíamos aprender de unas 
personas quizás analfabetas, nosotros, que tanto hemos estudiado en los libros. Qué 
equivocados estábamos y qué tarde es ya para reparar el error.  
 
 

 
 

Cruz de forja en un camino 
 
 

Se pierden sin remedio conocimientos preciosos que nadie más que las personas 
ancianas podían enseñarnos. Esta transmisión oral de padres a hijos durante siglos ha 
permitido, por ejemplo, que todavía las personas ancianas de nuestro pueblo puedan 
cantarnos canciones que quizás cantaron también un día los noriegos que obtuvieron el 
título de villa. Todavía, a poco que tengamos la paciencia suficiente para concederles el 
tiempo que necesitan para buscar entre la maraña de sus recuerdos, podemos escuchar de 
sus labios octogenarios los romances de Gerineldo, de la casada en lejas tierras, de la 
muerte ocultada, de don Bueso o de la mujer guerrera, todos los cuales hunden sus raíces 
en los siglos XVI y XVII, pecios todos ellos de un naufragio a punto de perderse para 
siempre, o quizás ya perdido irremediablemente.  
 

En general, hay en los pueblos desarrollada cierta conciencia cívica hacia la 
conservación de lo monumental, de lo escrito, de lo artístico tangible, pero sin embargo no 
está tan desarrollada la necesidad de conservar también un patrimonio valiosísimo y muy 
frágil que no puede conservarse sino tal cual es, sin readaptaciones ni reutilizaciones (tal 
como un castillo o un palacio medieval se reconvierten en casas de cultura o museos): es el 
patrimonio histórico artístico de los pueblos no tangible, el no material, el que se transmite 
por tradición oral, hábitos comunitarios, herencias artísticas o técnicas ancestrales. 
Hablamos de la lengua, de la música popular, de los bailes rituales, de la artesanía, de la 



[69] 
 

medicina tradicional, farmacopea, artes culinarias, métodos y sistemas agrícolas, técnicas 
de construcción de viviendas, y, por supuesto, fiestas y tradiciones populares.  
 

“Se trata de un patrimonio cultural en extremo vulnerable que es preciso conservar 
con celo. Tanto más cuando en el contexto de la mundialización nos debatimos entre la 
tentación de un modelo cultural único y la posibilidad de reforzar y desarrollar el tesoro 
inmenso de nuestra diversidad”157. Estas palabras de Pérez de Cuéllar son de plena 
aplicación también a nuestro pueblo, a nuestra comarca. Con frecuencia apreciamos como 
por un lado se intenta desarrollar en nuestros pueblos el turismo rural ofertándolos como 
un territorio que ha sabido conservar lo más genuino de sus tradiciones, pero por otro lado 
asistimos a actuaciones de la mano muchas veces de los propios poderes públicos que 
precisamente contribuyen grandemente a todo lo contrario, a despojar a nuestros ritos y 
tradiciones de lo que les es más propio, de su auténtica esencia, a costa de hacerlos más 
“generales”, diríamos “globalizados”, a fin de que resulten más atractivos para mucha 
gente que cuando acude a ver algo típico de un pueblo no espera sino encontrar la imagen 
previa de tipicidad que de ello trae en su mente. Muchas veces estas actuaciones dañinas 
por parte de los poderes públicos se hacen, por ignorancia, inconscientemente. 
 
 Con frecuencia destacan los antropólogos el hecho de que los contenidos 
simbólicos de un ritual festivo no siempre son comprendidos por aquellos que lo ejecutan y 
participan en él. Es habitual que las fiestas oculten bajo su ropaje una serie de cualidades, 
circunstancias, valores y significados sociales que el participante no siempre conoce ni es 
capaz de analizar dentro de la unidad social y cultural de la que forman parte. 
Independientemente de los aspectos lúdicos -los más visibles- y religiosos -los más 
frecuentes- que contienen las fiestas y celebraciones populares de nuestros pueblos, todas 
ellas cumplen, muchas veces inconscientemente, una serie de funciones esenciales para el 
desarrollo de la vida comunitaria158. No es ahora el momento de extenderse en este punto, 
pero baste señalar la función social del carnaval como liberador de conflictos subyacentes 
reprimidos, la función integradora de las mayordomías, la función estética de las romerías 
o la función económica de las ferias como ejemplos de que cuando de fiestas populares se 
trata no todo es tan simple como parece. 
 
 Preocupa que una excesiva magnificación y protección por parte de los organismos 
oficiales con respecto a fiestas que están vivas y no corren ningún peligro de desaparición 
pueda contribuir a medio o largo plazo a desvirtuarlas de tal modo que se adulteren en 
buena medida muchos de sus componentes más sustanciales, lo que llevaría 
inevitablemente a la desaparición de la fiesta, si no formalmente, al menos sí en cuanto a 
su concepción primitiva. El carnaval nos ofrece aquí un buen ejemplo: su organización y 
subvención económica por parte de los ayuntamientos ha significado de hecho su 
anulación real, en algunos casos incluso después de haber sobrevivido a largos años de 
censuras políticas, para convertirse en la actualidad en un triste espectáculo donde la crítica 
hiriente consustancial a esas fechas ha desaparecido totalmente. La esperpéntica imagen de 
concejales de ayuntamientos, sobre todo en las grandes ciudades, presentado los carteles 
“oficiales” del carnaval ya es de por sí bastante expresiva de cómo las instituciones, al 
ponerse al frente de la fiesta, han desvirtuado en buena medida su significado, 
necesariamente subversivo. 
 
                         
157 Javier Pérez de Cuéllar, “Defensa de lo inmaterial”, El País, 12 de marzo de 2003. 
158 Salvador Rodríguez Becerra, Las fiestas de Andalucía, Editoriales Andaluzas Unidas, Sevilla, 1985, 
págs. 25-40. 



[70] 
 

La intervención excesiva de los organismos públicos en las celebraciones populares 
con la importación de novedades ajenas que chocan con los rituales autóctonos contribuye 
a dar a las autoridades un protagonismo que corresponde al pueblo en general, auténtico y 
único garante de la continuidad de la fiesta. Durante siglos las ceremonias rituales de 
celebración pública se han mantenido por la voluntad de los pueblos, muchas veces 
saltando con imaginación por encima de prohibiciones o regulaciones institucionales 
(muchas de nuestras fiestas actuales son evoluciones irreconocibles a partir de 
celebraciones primitivas que fueron prohibidas por las autoridades eclesiásticas o políticas, 
y que el pueblo camufló hábilmente para seguir conservando su esencia; véase, como 
ejemplo, la propia fiesta de la cruz como heredera de un primitivo culto al árbol). La 
excesiva intervención de los poderes públicos en las fiestas, so pretexto de protegerlas, 
constituye en realidad una estratagema para apoderarse de ellas y utilizarlas a su antojo. Es 
una nueva forma de dominio institucional, un sutil freno más a la libertad de expresión 
pública, que desde antiguo ha encontrado precisamente en las fiestas un modo eficaz de 
romper órdenes y subvertir sistemas. Esta función liberadora peligra si la autoridad se 
empeña en controlar la celebración. Aunque el ruido sea mayor, la esencia se habrá 
perdido. Habrá más negocio, más gente, más espectáculo, pero entonces no estaremos ya 
ante fiestas y tradiciones populares que evolucionan espontáneamente, de acuerdo con los 
tiempos, sino ante creaciones totalmente nuevas, impostoras de sentimientos y vivencias, 
que poco o nada tienen que ver con la historia del pueblo en que se desarrollan. 
 
 

II 
 
 

La celebración de la Cruz en Añora ha conservado, milagrosamente en estos 
tiempos de globalización, todos los elementos que permiten caracterizarla como una fiesta 
auténticamente popular. Y lo es no solo porque la participación del pueblo en el rito anual 
es intensa y comprometida, sino porque se trata aún de una de las pocas tradiciones que 
van quedando que no podría mantenerse sin la participación de la gente. En el calendario 
festivo anual hay muchas fiestas que en otro tiempo fueron populares, pero que hoy 
piadosamente hay que considerar ya tan solo como institucionales (carnaval, fiestas 
patronales, mayordomías), por ser en ellas la participación popular en su organización 
meramente testimonial y haber quedado prácticamente toda su estructura en manos de 
instituciones civiles o religiosas. 
 

La fiesta de la Cruz, en cambio, renace del pueblo cada primavera y no sería 
posible sin el afán espontáneo y desinteresado de las personas (más concretamente: de las 
mujeres) que le dan vida. Una llamativa ausencia de liturgia eclesiástica y una intervención 
institucional limitada a determinados aspectos organizativos externos convierten al ritual 
de la cruz de mayo en Añora en una de las pocas muestras de auténtica cultura popular que 
resisten incluso en zonas geográficas que, como Los Pedroches, han sabido guardar con 
cierto vigor sus ritos ancestrales de convivencia social. 
 

Independientemente de que ciertas actuaciones municipales hayan favorecido esta 
pervivencia (como la instauración de un concurso con premios, el traslado de su fecha de 
celebración al fin de semana o su declaración como Fiesta de Interés Turístico de 
Andalucía), no cabe duda de que el mérito fundamental de esta resistencia a la 
claudicación corresponde a la generosa disposición de las vecinas de Añora, que a lo largo 
de las generaciones han sabido implicarse personalmente con el rito y transmitirlo a sus 



[71] 
 

descendientes, de modo que la siempre latente amenaza de la falta de compromiso de la 
juventud nunca ha llegado realmente a constituir, hasta ahora, un riesgo verdadero. 
 

La identificación localista de la celebración y el carácter competitivo inherente a 
todo certamen ritual propicia una rivalidad ceremonial que, aunque en realidad se 
manifiesta más simbólica que real, ha contribuido en este caso a fortalecer la fiesta 
popular. En Añora, las cruces no tienen una organización estable durante todo el año, sino 
que se establece coyunturalmente con ocasión de la fiesta. No hay bienes comunes ni 
instalaciones permanentes, sino que tan solo en los meses previos a la fiesta se constituye 
una estructura humana de trabajo, regida por normas consuetudinarias que no se discuten y 
a cuyo mantenimiento los propios integrantes colaboran económicamente. En este sentido, 
la fiesta cumple también la función esencial de reforzar la identificación de los vecinos con 
su calle o barrio, o mejor aún, con su cruz. La cruz se eleva como eje vertebrador de unos 
lazos sociales indefinidos durante el resto del año, pero que con ocasión de la fiesta se 
despiertan y renuevan. Todavía hoy, los vecinos aprecian en la organización espontánea en 
torno a la fiesta de la Cruz una garantía de pervivencia de su identidad, que se percibe 
vagamente, sin perfiles definidos, pero que se intuye importante para el mantenimiento de 
la propia comunidad. Las quejas sobre el peligro de desaparición de la fiesta son más que 
rituales: obedecen a una auténtica preocupación de que la pérdida de estos referentes 
conocidos desde la infancia y sustentados por la memoria antigua de los mayores 
contribuya de modo inevitable a romper el status vital de un pueblo, sustentado en 
tradiciones y modos de vida que con inquietud se ven quebrar frecuentemente. 
 

La rivalidad ritual entre las cruces, que se manifiesta en la ocultación ostentosa de 
los diseños y motivos decorativos de cada instalación (o en el hecho, también ceremonial, 
de que familiares pertenecientes a diferentes cruces dejen temporalmente de relacionarse 
para evitar filtraciones), contribuye asimismo a otorgar interés y viveza a la celebración. 
Los premios económicos, instituidos por el ayuntamiento en la década de los setenta del 
siglo pasado, han contribuido al sostenimiento de la fiesta y a una evolución artística 
inimaginable hace décadas. Pero, sin embargo, no puede considerarse el interés material 
como el motor de este desarrollo, pues con frecuencia la cuantía de los premios no alcanza 
siquiera a los gastos efectuados por la organización crucera, sino que habría que pensar 
más en el espíritu competitivo, plasmación de esa rivalidad ritual entre calles y barrios, 
como el auténtico gestor de que las instalaciones cruceras se hayan convertido en 
auténticas obras maestras de arquitectura artística. Pensemos que en otros lugares, incluso 
de la propia provincia de Córdoba, donde las subvenciones a las cruces por parte de los 
ayuntamientos u otras instituciones son más generosas, no se ha logrado el nivel de 
desarrollo artístico alcanzado en Añora, sino que la abundancia económica tan solo ha 
servido para aumentar la fiesta convencional a su alrededor (verbenas, barras para bebidas, 
tablaos, etc.), prueba ello de que tan solo si existe un arraigo profundo de la celebración, 
ésta puede evolucionar sin distorsionar totalmente sus elementos fundacionales. 
 

Como en tantas otras hazañas de la vida local, los artífices de esta proeza son seres 
anónimos, cuyos nombres no han sido registrados por la historia. Las cualidades del 
ciudadano, al modo en que se entendían tradicionalmente, están aquí muy presentes: 
responsabilidad con el pasado y empeño con el futuro, cooperación desinteresada, respeto 
a las costumbres de los antepasados, ilusión frente a lo misterioso del ritual festivo. 
Cualidades todas ellas que han sido capaces de desarrollar, con un autodidactismo que 
resulta aquí paradigmático, un progreso artístico que jamás han conocido otras 
manifestaciones de la cultura popular local o comarcal. Contrariamente a lo que podría 



[72] 
 

conjeturarse, el alto nivel artístico conseguido en la elaboración de las cruces noriegas no 
ha desvirtuado un ápice su esencia popular, puesto que (al revés de  lo ocurrido en otros 
lugares, donde la elaboración de bocetos previos a la instalación queda en manos de 
profesionales) todos los procesos de elaboración artesanal residen aquí todavía en el 
esfuerzo compartido de unas mujeres que en muchos casos jamás han oído hablar de las 
tendencias artísticas que sus diseños evocan. 
 

El entusiasmo y la abnegación de las mujeres noriegas en la organización y 
ejecución de la fiesta de la Cruz supone una experiencia inolvidable para el visitante que 
viene a verlas por primera vez, e incluso para el forastero que, atraído por su irresistible 
seducción, las frecuenta anualmente. Pero el pilar y fundamento de tan singular 
celebración se justifica por la participación activa de todo el pueblo de Añora en la mágica 
noche de “la velá”. En ninguna otra ocasión en todo el año (ni siquiera, me atrevería a 
asegurar, en las fiestas patronales de agosto) hay una intervención tan diligente y eficaz por 
parte del pueblo, que se siente hermosamente obligado por una tradición que de este modo 
colabora a mantener. La experiencia interior no es, pues, antropológica (en el sentido 
lúdico en que hoy se emplea este término), sino puramente vivencial: los noriegos sienten 
la fiesta como parte imprescindible de su existencia, como un eslabón que anuda y da 
consistencia a la cadena de su biografía vital. No hay noticias de que, con mayor o menor 
intensidad, esta fiesta haya dejado de celebrarse en alguna ocasión, ni siquiera cuando los 
más terribles acontecimientos de la historia española del siglo XX dejaron en suspenso 
tantas otras tradiciones. 
 

Este engarce vital con la tradición obliga a un esfuerzo colectivo mayor, a volcar 
todo el empeño por proteger y salvaguardar la fiesta de la Cruz de Añora, conservando en 
lo posible sus valores ancestrales mantenidos durante generaciones. La revolución social 
producida en los últimos años a consecuencia de las innovaciones tecnológicas y de la 
comunicación dificultan en extremo este propósito, por razones que habrán de abordarse 
en otra reflexión. Por eso, precisamente, el reto es mayor y su consecución solo será 
factible con el concurso unánime de todo el pueblo, que deberá sentirse convencido de la 
trascendencia de esta tarea. Porque no se trata solo de conservar una fiesta, sino de 
mantener uno de los pocos modos de actuación heredados del pasado que resultan 
compatibles con la sociedad contemporánea. Uno de los pocos, además, a cuyo rescate 
todavía no hemos llegado tarde. 

 
 

III 
 

 
La fiesta de la Cruz de mayo constituye sin duda una de las señas de identidad más 

relevantes de la cultura tradicional de Añora en la actualidad. A pesar de tratarse de una 
celebración extendida por muchos otros lugares de España y de todo el mundo, la fiesta de 
la Cruz ha adquirido en este pueblo una especial configuración que la individualiza frente a 
los modelos seguidos en otras localidades, de modo que su singularidad la convierte en una 
celebración única, diferente a todas las demás. 
 

En su origen, la fiesta de la Cruz en Añora participaba de los elementos genéricos 
de esta tradición en otros lugares. A partir de la cristianización de antiguos ritos paganos de 
adoración al árbol y exaltación de la naturaleza en su esplendor, la fiesta popular conservó 
sus componentes naturalistas a través de los elementos vegetales con que se adornaban las 



[73] 
 

propias cruces: macetas de flores, ramas de árboles, plantas aromáticas (poleo, manzanilla, 
romero…). Sin embargo, en los últimos treinta años el modo de adornar las cruces en 
Añora y la configuración externa de la fiesta han sufrido una transformación tan radical 
que la aleja de los demás pueblos y le confiere una singularidad especial que fue 
reconocida en 1998 con su declaración como Fiesta de Interés Turístico de Andalucía.  
 

Como decimos, la tradición de la cruz de mayo está extendida por toda la geografía 
española.  En la propia comarca de Los Pedroches, durante los últimos años ha renacido su 
celebración en pueblos como Pozoblanco, Villanueva de Córdoba, El Viso o Belalcázar. 
En Andalucía, conocemos las majestuosas celebraciones en las capitales de Córdoba y 
Granada, con esas grandes cruces monumentales forradas de flores naturales  a cuyo 
alrededor se celebran verbenas populares. También conserva un profundo arraigo la fiesta 
de la Cruz en muchos pueblos de Castilla-La Mancha y Extremadura, así como en otros 
puntos de la Península y, por supuesto, de las Islas Canarias (como en el caso de Breña 
Alta, localidad palmera hermanada con Añora a partir de la celebración común de esta 
fiesta). 
 

La mayoría de estos lugares, con sus peculiaridades autóctonas, conservan un 
modo de vestir las cruces muy parecido a como lo era en Añora hace tres décadas, aunque 
en su formulación han desarrollado elementos distintivos muy acentuados. Entre ellas 
habría que destacar las fiestas de la Santa Cruz de Feria (Badajoz), declaradas de Interés 
Turístico Nacional, donde cuentan con una hermandad encargada de organizar la 
celebración. En Piedrabuena (Ciudad Real) distinguen entre “cruces de brezo”, 
ornamentadas básicamente con elementos naturales, y “cruces de tela”, donde predominan 
los adornos confeccionados a mano. Las fiestas de la Cruz de Alosno (Huelva) y Lebrija 
(Sevilla) destacan por su estética flamenca y por el protagonismo que adquiere en ellas el 
cante y el baile por sevillanas. 
 

Muy interesante desde el punto de vista etnológico resulta también la celebración 
de la fiesta de la Cruz en Hispanoamérica, puesto que allí se ha producido una fusión entre 
los elementos religiosos de la fiesta llevados por los conquistadores españoles y 
componentes propios procedentes de celebraciones indígenas preexistentes. Así, por 
ejemplo, en la región peruana de Tacna sus fiestas son resultado del sincretismo entre la 
religión católica y la cultura aymara: la costumbre local de subir a los cerros para adorar a 
los dioses de la montaña denominados “apus” se fusionó con  el culto cristiano cuando la 
Iglesia mandó colocar cruces en los lugares más elevados. Una semana antes del 3 de 
mayo se bajan todas las cruces de las montañas (unas trescientas) para cumplir los ritos de 
celebración en las casas de los miembros de las hermandades y reunirlas luego todas en la 
catedral de Tacna. 
 

En El Salvador existe la costumbre de adornar con guirnaldas de flores, banderines 
de colores y frutas frescas una cruz realizada con troncos de jiote, un árbol cuya corteza se 
descascara como si mudara de piel. Algunos antropólogos han querido ver en este rito una 
supervivencia del culto a la deidad azteca de la fertilidad Xipe Totec, que exigía matar y 
desollar a un esclavo para cubrir con su piel la imagen del dios, al igual que la naturaleza 
se reviste con un nuevo manto en primavera.  Por influencia de la iglesia católica, esta 
costumbre bárbara se habría transformado en revestir la cruz con flores y frutos, como si 
de una nueva piel se tratara, simbolizando así también la renovación de la vegetación. 
 



[74] 
 

En Paraguay la fiesta se denomina “Kurusú Ara” y en ella se han mezclado 
elementos de la cultura aborigen guaraní con símbolos cristianos. El rito consiste en 
adornar un árbol o una cruz con chipas (pequeños panes hechos con harina de mandioca), 
que al término de la celebración religiosa se reparten entre los presentes. 
 

Todas estas celebraciones en lugares tan diversos proceden de un origen común, a 
partir de la voluntad de la Iglesia de eliminar viejas prácticas supersticiosas de los pueblos 
transformándolas en culto a la cruz. La liturgia mandaba adornar cruces en casas o calles y 
venerarlas en conmemoración del hallazgo que, según la tradición, Santa Elena, madre del 
emperador Constantino, realizó de la verdadera cruz de Cristo. A partir de ahí, cada lugar 
desarrolló la fiesta popular de acuerdo con sus propias maneras de entender y respetar la 
cultura y la tradición, incorporando elementos propios y diferenciadores a la celebración 
común. 
 

Así pues, lo que distingue a la fiesta de la Cruz de Añora es lo que la hace grande 
frente a tradiciones semejantes en otros lugares y, por tanto, son esos valores los que hay 
que resaltar y preservar frente a modelos uniformadores que pueden poner en peligro su 
singularidad y, en consecuencia, su propia supervivencia como fiesta única. Y entre esos 
elementos que nos individualizan señalamos el antiguo folklore asociado a esta celebración 
(mayos, jotas, corros y letanías infantiles), la ausencia absoluta de ceremonial religioso, la 
gastronomía típica de las fechas (rosquillos de los tres pesos, hojuelas, borrachuelos, torta 
de fideos, brazo de gitano) y la generosa hospitalidad que se ofrece al visitante, los 
comportamientos rituales  que rodean la creación (la rivalidad sana entre las cruceras, el 
secretismo que envuelve los preparativos) y, sobre todo, la majestuosidad desplegada en el 
arte de vestir las cruces, la colosal expresión barroca de sus arquitecturas efímeras, que no 
pueden verse en ningún otro lugar, salvo aquí, en las cruces de Añora. Porque cualquiera 
que visite las cruces de los muchos lugares donde se visten en España, enseguida 
distinguirá las de Añora: por su explosión de luz, por la blancura hiriente de sus acabados, 
por la perfección de sus estructuras, por la minuciosidad en sus detalles, por la 
exclusividad de sus diseños, por el derroche estético de artesanía popular. 
 

Añora participa, por tanto, de una tradición común, pero su modo de enfrentarse a 
ella, con el aporte de su propia personalidad, hace de la fiesta de la Cruz en Añora una 
tradición única, diferente a cuantas otras se celebran en otros lugares, porque así lo sienten 
quienes se han alimentado culturalmente con esta tradición y han querido que este ritual 
mágico se mantenga vivo a través de las generaciones.  
 
 
2. ORÍGENES DE LA FIESTA DE LA CRUZ 
 
 
 Los libros litúrgicos contienen dos fiestas dedicadas al culto de la Cruz: La 
Invención de la Santa Cruz, el 3 de mayo, y la Exaltación, el 14 de septiembre. La 
Exaltación, que conmemora la dedicación de las basílicas de Jerusalén, es de origen 
oriental y no pasó a occidente hasta fines del siglo VII, a través del rito romano. El primer 
testimonio de su celebración litúrgica se encuentra en una biografía del Papa Sergio I (687-
701), en la cual se lee: "Qui etiam ex die illo pro salute generis ab omni populo christiano 



[75] 
 

die Exhaltationis Sanctae Crucis in basilicam Salvatoris, quae apellatur Constantiniana, 
osculatur et aderatur"159. 
 
 La Invención de la Santa Cruz, en cambio, es conmemorada desde antiguo. En 
España aparece en todos los calendarios y fuentes litúrgicas mozárabes, poniéndola en 
relación con el relato del hallazgo por Santa Elena de la auténtica Cruz de Cristo. Este 
relato figura en los pasionarios del siglo X160 y puede resumirse así:  
 

En el sexto año de su reinado, el emperador Constantino se enfrenta contra los 
bárbaros a orillas del Danubio. Se considera imposible la victoria a causa de la 
magnitud del ejército enemigo. Una noche Constantino tiene una visión: en el 
cielo se apareció brillante la Cruz de Cristo y encima de ella unas palabras, In 
hoc signo vincis ("Con esta señal vencerás"). El emperador hizo construir una 
Cruz y la puso al frente de su ejército, que entonces venció sin dificultad a la 
multitud enemiga. De vuelta a la ciudad, averiguado el significado de la Cruz, 
Constantino se hizo bautizar en la religión cristiana y mandó edificar iglesias. 
Enseguida envió a su madre, santa Elena, a Jerusalén en busca de la verdadera 
Cruz de Cristo. Una vez en la ciudad sagrada, Elena mandó llamar a los más 
sabios sacerdotes y con torturas arrancó la confesión del lugar donde se 
encontraba la Cruz a Judas (luego San Judas, obispo de Jerusalén). En el 
monte donde la tradición situaba la muerte de Cristo, encontraron tres cruces 
ocultas. Para descubrir cuál de ellas era la verdadera las colocaron una a una 
sobre un joven muerto, el cual resucitó al serle impuesta la tercera, la de 
Cristo. Santa Elena murió rogando a todos los que creen en Cristo que 
celebraran la conmemoración del día en que fue encontrada la Cruz, el tres de 
mayo. 

 
 Toda esta historia tiene, sin duda, mucho de leyenda, pues el emperador 
Constantino fue considerado en el Medievo occidental como prototipo del príncipe 
cristiano y se le rodeó de multitud de relatos fabulosos. Además, la celebración de este día 
es anterior al Pasionario.  
 
 En la Lex Romana Visigothorum, promulgada por Recesvindo en el año 654, y 
renovada por Ervigio el 681, se menciona esta festividad comparándola, por lo que se 
refiere a su solemnidad, con las mayores del año eclesiástico161; y en el Leccionario de 
Silos, compuesto hacia el año 650, aparece con el nombre de dies Sanctae Crucis, siendo 
este el más antiguo testimonio de su conmemoración en España162. Desde la primera mitad 
del siglo VII se tiene conocimiento de la existencia en España de reliquias de la Cruz, 
concretamente en sendas iglesias de Mérida y Guadix163. Finalmente, hay que añadir que 
el culto a la Cruz en general es aún más antiguo, pues sabemos que en el año 599 se 

                         
159 L. Duchesne (ed.), Liber Pontificalis, Paris, 1886-92, vol. I, pág. 374. 
160 A. Fábrega Grau, Ob. cit., págs. 260-266. El capítulo que se resume, titulado "Lectio ex storia 
eclesiastica de Inventione sanctae Crucis, quem repperit Helena augusta; die V nonas maias", pertenece a  
un pasionario hispánico del siglo X llamado Martyrum gesta, procedente del monasterio burgalés de San 
Pedro de Cardeña. 
161 A. Fábrega, Ob. cit., tomo I, pág. 208. 
162 Enciclopedia Universal Ilustrada Europeo Americana, Espasa-Calpe, Madrid, 1929, tomo XVI, pág. 
627. 
163 A. Fábrega Ob. cit., tomo I, pág. 208. 



[76] 
 

celebró en la Catedral de la Santa Cruz el II Concilio de Barcelona, lo que implica a su vez 
una advocación anterior164. 
 
 El culto a la Cruz prendió con fuerza en la liturgia eclesiástica (y en la veneración 
popular, como luego veremos) hasta que, pasando por las predicaciones franciscanas 
promotoras de la devoción a la Pasión a finales del siglo XIV y durante todo el XV, 
recibieron su espaldarazo definitivo en el Concilio de Trento (1545-1563), donde se 
definieron las líneas fundamentales del culto de los fieles en torno a los símbolos 
fundamentales de la Iglesia Católica, especialmente la Cruz. El cristocentrismo, y como 
consecuencia el culto particular a la Cruz como símbolo del martirio, se extendió con gran 
fuerza devocional en detrimento de otros cultos más antiguos, como el que se rendía en 
ciertos lugares a santos, mártires o vírgenes locales. En este proceso de difusión del culto a 
la Cruz jugaron un papel definitivo las hermandades penitenciales de la Vera Cruz, que 
fueron las cofradías pasionistas más antiguas y que iniciaron su expansión a partir de 1536, 
fecha en la que el papa Pablo III concede indulgencias a la hermandad de la Vera Cruz de 
Toledo. 
 
 

 
 

Cruz de San Pedro el día de la fiesta (2016) 
 
 
 Las cofradías de la Vera Cruz celebraban su principal acto religioso en la estación 
de penitencia del Jueves Santo, en el transcurso de la cual los hermanos de sangre, que 
vestían túnica y capirote de lienzo blanco con una cruz verde, insignia de la hermandad, se 
azotaban durante el recorrido de la procesión. Entre los restantes actos de culto siempre 
ocuparon un lugar relevante las dos fiestas religiosas en honor de la Santa Cruz, la del 3 de 

                         
164 Carmen García Rodríguez, El culto a los santos en la España romana y visigoda, CSIC, Madrid, 1966, 
pág. 121. 



[77] 
 

mayo y la del 14 de septiembre. Así lo disponen, por ejemplo, las reglas de la cofradía de 
la Vera Cruz de Montoro: 
 

“Primeramente nos todos los sobre dichos hermanos y cofrades ordenamos y 
tenemos por bien que en cada uno año celebremos y hagamos celebrar dos fiestas, 
conviene a saber, a onor y reverencia de la Sanctisima Vera Cruz. La una el dia de la 
invencion de la cruz que cahe a tres dias del mes de mayo y la otra el dia de la 
exaltacion de la cruz que cae a catorce dias del mes de Setiembre, con bisperas, 
missa y sermon solemnemente”165.  

 
 Pero además de los actos penitenciales propios de la hermandad, las cofradías de la 
Vera Cruz desarrollaban otras aportaciones a sus respectivas comunidades. En el aspecto 
que ahora nos interesa, está documentado en las fuentes su apoyo a la construcción de 
humilladeros, calvarios y ermitas dedicadas a la Vera Cruz166. Asimismo, se conoce la 
participación de estas cofradías en rituales peticionarios públicos a favor de la comunidad, 
al reconocérsele por parte de la población una probada capacidad mediadora ante la 
divinidad. Está documentada, por ejemplo, su asistencia a la celebración de rogativas, 
especialmente en las motivadas por sequías y brotes epidémicos. Precisamente, no era 
infrecuente en algunos pueblos de Castilla elevar votos para guardar la fiesta de la 
Invención de la Santa Cruz del 3 de mayo en previsión de calamidades atmosféricas, como 
temporales o pedriscos, incorporándose así a la costumbre medieval rural de realizar ritos 
religiosos a finales de abril y principios de mayo para salvaguardar los campos de plagas, 
aguaceros, pedriscos o sequías. Las propias cofradías de la Vera Cruz en sus actos 
litúrgicos del 3 de mayo adornaban con elementos vegetales sus ermitas o iglesias y 
celebraban procesiones con destino a humilladeros, calvarios o cruceros de caminos a ellas 
vinculados, confundiéndose muchas veces con los rituales primaverales agrarios de signo 
propiciatorio comunes en el mundo rural que se celebraban también en esas fechas. En el 
municipio madrileño de La Despernada, por ejemplo, la cofradía de la Vera Cruz celebraba 
la fiesta de la Invención de la Cruz realizando “una procesión general andando en derredor 
de las dichas viñas suplicando a nuestro Señor guarde y libre el fruto de ellas”167. 
 
 Es sabido que el mes de mayo, considerado desde siempre como el mes del 
esplendor máximo de la vegetación y, por extensión, el mes amoroso por excelencia, ha 
sido desde tiempos remotos el escenario temporal de un buen número de fiestas 
populares168: rogativas, letanías, inmersión de imágenes en agua y traslado a ermitas, 
bendición de aguas y de campos, enramadas amorosas, comidas y bailes, todas las cuales 
daban cuenta del carácter fértil y regenerativo del mes de mayo, además de las festividades 
eclesiásticas de Santiago el Verde, San Gregorio, San Isidro y Santa Quiteria, en cuyos 
rituales cristianos se esconden con frecuencia antiguas prácticas paganas y rituales de 
fecundidad.  
 
 Dos de ellas reclaman especialmente nuestra atención, por la vinculación que 
puede establecerse entre estas y la fiesta de la Cruz. La primera es la Maya. Era costumbre 
                         
165 Juan Aranda Doncel, “Las cofradías de la Vera Cruz en la diócesis de Córdoba durante los siglos XVI 
al XVIII”, en Las cofradías de la Santa Vera Cruz, Actas del I Congreso Internacional de la Santa Vera 
Cruz, CEIRA, Sevilla, 1995, págs. 615-640, pág. 625. 
166 Ángela Muñoz Fernández, “Las cofradías de la Vera Cruz en Castilla la Nueva. Siglos XV-XVIII”, en 
Las cofradías de la Santa Vera Cruz, Actas…, págs. 183-205. 
167 Ibídem, pág. 204. 
168 Sobre las fiestas de mayo véase Julio Caro Baroja, La estación de amor, Taurus, Madrid, 1979, págs. 
13-116. 



[78] 
 

muy extendida por toda España una celebración de carácter alegórico que tenía como 
protagonista a una niña (la maya), generalmente de unos doce años, a la que, vestida de 
blanco y coronada de flores, se engalanaba con adornos y artificios en representación de la 
primavera. La maya tenía una corte de jovencitas, también ricamente engalanadas, que se 
dirigían con una bandeja a los presentes o transeúntes solicitando "un cuartito para la 
maya/ que no tiene manto ni saya", mientras aquella había sido colocada en un trono floral 
y servía de centro y excusa para una fiesta donde se bailaba airosamente y se cantaban 
cancioncillas compuestas al efecto. Los hombres apenas participaban en la celebración y, 
en algunos pueblos, ni siquiera podían tomar parte en los bailes.  
 
 También era costumbre en muchos pueblos colocar en la plaza principal o en otro 
lugar elegido por la tradición un gran árbol denominado mayo, al que se adornaba y se 
convertía en centro de una celebración festiva. Según Covarrubias, "mayo suelen llamar en 
las aldeas un olmo desmochado con sola la cima, que los mozos zagales suelen en el 
primer día de mayo poner en la plaza, o en otra parte"169. Basilio Sebastián de Castellanos, 
por su parte, aporta más datos: "El llamado mayo, protagonista de la función cívico-
campestre, consiste en un tronco muy alto, comúnmente de álamo verde, vestido de flores, 
cintas, ramas y frutos, y en muchas partes pañuelos de seda y otras prendas de vestir, que 
plantan los jóvenes labriegos de nuestros pueblos en la plaza y a cuyo alrededor se baila 
todo el día con entusiasta alegría"170. Se trata claramente de un rito de fertilidad vinculado 
a la explosión de la naturaleza que trae consigo el mes de mayo, en el que se exalta la 
germinación primaveral y se celebra la exuberancia de la vegetación en esta época del año. 
Según numerosos investigadores, esta tradición acabó cristianizándose sustituyendo el 
árbol por la cruz. La encina de los quintos, sin embargo, podría considerarse una 
supervivencia del rito arbóreo original. 
 
 Los orígenes de estas fiestas populares del mes de mayo son discutidos. Desde los 
autores renacentistas se pretende hacer derivar tales celebraciones de alguna festividad 
clásica grecolatina. Un escritor italiano del siglo XVI, Polydoro Virgilio, las relaciona con 
las fiestas romanas en honor de Flora, diosa que representa el eterno renacer de la 
vegetación en primavera (las Floralia, que duraban del 28 de abril al 3 de mayo), y con la 
procesión ateniense del Eiresioné en la época de la cosecha171. Otros las vinculan con las 
fiestas romanas de Vulcano y de las divinidades Maia y Ops. 
 
 De todas las celebraciones clásicas con las que se quiere relacionar a las fiestas de 
mayo, la más sugestiva es la de Attis. Según Ovidio, Attis era un hermoso joven que vivía 
en los bosques de Frigia. La diosa Cibele lo eligió para sí, haciéndolo guardián de su 
templo, pero con la condición de que se mantuviera siempre virgen. Attis cedió al amor de 
la ninfa Sagaritis y entonces Cibele hizo que ésta muriera, derribando el árbol del que 
dependía su vida. El muchacho enloqueció y se castró, tras lo cual la diosa lo volvió a 
admitir en su templo. La fiesta, rememorando su muerte y resurrección, tenía lugar en el 
equinoccio de primavera. Comenzaba el 22 de marzo con la solemne procesión de un pino 
recién cortado (árbol en el que, según la leyenda, se había convertido Attis a su muerte), al 

                         
169 Sebastián de Covarrubias, Tesoro de la lengua castellana o española, (ed. Martín de Riquer), 
Barcelona, 1943, pág. 780 (Citado por Caro Baroja, La estación de amor, pág. 29). 
170 Basilio Sebastián de Castellanos, "Costumbres españolas. De la galante festividad floral llamada del 
mayo o de la hermosa maya" en Museo de las familias, Madrid, 1847, tomo V, pág. 89 (Citado por Caro 
Baroja, La estación de amor, pág. 32). 
171 J. Caro Baroja, La estación de amor, pág. 109. 



[79] 
 

que se adornaba con guirnaldas de violetas y bandas de lana. Los ritos proseguían hasta el 
día 27 y en ellos se incluían prácticas mistéricas y automutilaciones172. 
 
 Aunque se puede apreciar una cierta semejanza o paralelismo entres estas 
celebraciones y nuestras fiestas de mayo, es difícil, sin embargo, admitir una relación de 
dependencia de estas con respecto a aquellas y más bien habría que hablar de una génesis 
espontánea común, a partir de los fenómenos culturales recurrentes de adoración al árbol y 
exaltación de la naturaleza. Por ello mismo, hay que concluir que el sentido de estas fiestas 
es plenamente naturalista: saludo a la primavera, celebración del comienzo de un nuevo 
ciclo de la vegetación, agradecimiento a la naturaleza por sus futuras cosechas. Y, como 
consecuencia de ello, exaltación del amor y de los sentimientos humanos más espontáneos.  
 
 Estas fiestas populares desde siempre habían repugnado a la ortodoxia eclesiástica, 
que veía en ellas ocasión de escándalo y pecado, además de una distracción sobre el 
auténtico sentido de la fe. Los ataques de la Iglesia oficial contra aquellos restos de 
paganismo son antiguos y ya en las Constituciones Sinodales de Sigüenza de 1585 se 
advierte de que  “se ofende a Nuestro Señor en muchas partes por no haberse prohibido lo 
que en ocasiones se hace los días primeros de mayo de señalarse hombres y mujeres por 
mayos y mayas”173. En 1769, como ejemplo de la actitud recelosa del racionalismo 
ilustrado hacia las manifestaciones tradicionales (tanto religiosas como profanas) que 
gozaban de un fuerte arraigo popular, el Conde de Aranda, reconociendo que ningún 
resultado habían proporcionado “las providencias que antes de ahora se han tomado para 
exterminar el rústico abuso de las que con nombre de mayas se ponen en las calles 
causando irrisión y fastidio a las gentes", inició nuevas medidas conducentes a evitar estas 
prácticas. La prohibición de las mayas se estableció en la Real Cédula de 20 de Febrero de 
1777 dictada por Carlos III174, respondiendo a un auténtico espíritu racionalista contra la 
superstición popular, pero todavía en 1790 Carlos IV hubo de ordenar que “nadie se vista 
de maya ni ande con platillos pidiendo; que tampoco formen altares en las calles, pues con 
semejante pretexto se molesta a la gente con petitorios o demandas”, prueba de que la 
costumbre no había logrado erradicarse todavía. 
 
 Lo cierto es que tampoco estas disposiciones lograron acabar totalmente con 
aquellas prácticas naturalistas, como lo demuestra la necesidad que hubo de reiterar las 
prohibiciones periódicamente, pero ya desde entonces aquellos rituales paganos fueron 
cristianizándose a través de su asimilación progresiva con la celebración de las “cruces de 
mayo”. De algún modo, el mayo-árbol de los festivales agrarios se convirtió en mayo-cruz, 
conservando casi intactos muchos de los demás elementos de la celebración. La 
intervención de las cofradías de la Vera Cruz fue importante en este proceso de 
sincretismo, pues consiguió aglutinar bajo el marco devocional más estricto una serie de 
manifestaciones populares que la Iglesia no podía controlar. La jerarquía eclesiástica, por 
su parte, ayudó a potenciar estas cofradías, en las que pronto observó un eficaz instrumento 
de acción pastoral: su orientación devocional seguía los principios propugnados por el 
Concilio de Trento, pero sus rituales ofrecían un componente espectacular que resultaba 
muy atractivo para el pueblo llano. 
 

                         
172 Sobre el mito y ritual de Attis véase J.G. Frazer, La rama dorada., FCE, Madrid, 1991 (13ª 
reimpresión de la segunda edición, 1951), págs. 402 y ss. 
173 José Manuel Fraile Gil (ed.), El mayo y su fiesta en tierras madrileñas, Comunidad de Madrid, 
Madrid, 1995, pág. 49. 
174 A. González Palencia y E. Melé, La maya, notas para su historia, Madrid, 1944, págs. 62-64. 



[80] 
 

 
 

Cruz de San Martín (1983) 
 
 
  



[81] 
 

La celebración festiva de la Cruz de Mayo por parte de las cofradías de la Vera 
Cruz incluía, además de los actos puramente devocionales, corridas de toros (que siempre 
destacaron como acontecimientos principales de diversión popular, muy frecuentemente 
asociados a celebraciones religiosas), procesiones, danzas, mascaradas y fuegos 
artificiales, todo ello con gran algarabía popular y sin reparar en gastos. Incluso los oficios 
religiosos, en los que jugaba un papel señero la procesión de la reliquia de la hermandad 
por las calles de la ciudad, solían estar rodeados por un alborotado carácter lúdico: el 
desfile que portaba el lignum crucis podía transcurrir animado por los bailes y sones de 
danzantes con vistosos trajes ataviados con sus máscaras y tamboriles y toda la ceremonia 
finalizaba con una espectacular traca de fuegos artificiales175. La suntuosidad de estas 
celebraciones terminó disgustando también a las autoridades eclesiásticas y resultaba 
aberrante para una concepción ilustrada del sentimiento religioso, pero la gran 
participación colectiva en ellas por parte de los sectores más populares fue su mejor 
garantía de supervivencia. 
 
 La cristianización de las antiguas celebraciones populares, con todo, no logró su 
desaparición definitiva. Todavía a mediados del siglo XIX encontramos testimonios que 
demostrarían una pacífica convivencia entre las prácticas religiosas y las paganas. Pedro 
Antonio de Alarcón nos informa en 1855: "El día 3 es la Invención de la Santa Cruz, o sea, 
la Cruz de mayo, como la llama el vulgo (...); las buenas mozas que en lugares y aldeas se 
visten todavía de Mayas o Reinas, para presidir desde lo alto de una mesa, convertida en 
vistosísimo trono, el baile y el jaleo de tal o cual Cruz, donde hay cada borrachera y cada 
puñalada que canta el misterio"176. 
 
 
3. ORÍGENES Y DESARROLLO DE LA FIESTA DE LA CRUZ EN AÑORA. 
 
 

El desconocimiento que tenemos sobre los orígenes reales de la fiesta de la Cruz en 
Añora se debe fundamentalmente a la falta de testimonios y documentos antiguos que 
certifiquen su presencia y den cuenta de sus contenidos festivos a través de los siglos. Se 
hace preciso, pues, remontarnos a los inicios históricos del culto litúrgico a la Cruz en la 
localidad para después indagar cómo pudo haber sido su derivación hasta llegar al estado 
actual. 
 
 Es sabido que el cristianismo arraigó desde muy temprano en Los Pedroches, como 
lo demuestra el hecho de que un presbítero llamado Eumancio y procedente de Solia 
(localidad romana de incierta localización, pero que los investigadores suelen ubicar en 
esta comarca) participó en el Primer Concilio Nacional Español celebrado en Ilíberis 
(Granada) hacia el año 300, lo que indicaría la pujanza de la iglesia comarcal; por otra 
parte, el testimonio más antiguo de la religiosidad cordobesa referido a la Virgen lo 
encontramos en Los Pedroches, cuando en 1189 se cita el primer topónimo mariano 
cordobés: el villar de Santa María (El Guijo)177. Precisamente en el término de El Guijo se 

                         
175 Máximo García Fernández, “Celebraciones de Cruces de Mayo durante el Antiguo Régimen en la 
Castilla Norte”, en Las Cruces de Mayo en España (David González Cruz, ed.), Universidad de Huelva, 
Huelva, 2004, págs. 19-54. 
176 Pedro Antonio de Alarcón, Mayo en Novelas Cortas, segunda serie. Historietas Nacionales, Madrid, 
1855, págs. 313-314. 
177 Manuel Nieto Cumplido, Islam y Cristianismo, tomo 2 de la Historia de Córdoba. Monte de Piedad y 
Caja de Ahorros de Córdoba. Córdoba, 1984, pág. 231. 



[82] 
 

encuentra la ermita de la Virgen de las Cruces, en la que, además de evidencias de 
ocupación histórica más antiguas (especialmente romanas, hasta el punto de que allí suelen 
ubicar los arqueólogos a la antigua Solia), existe un baptisterio paleocristiano en forma de 
cruz que indicaría su actividad durante la época visigoda.  
 

En el propio término municipal de Añora se ha identificado recientemente una 
iglesia visigoda con necrópolis asociada en el paraje de La Losilla, que se encuentra 
actualmente en proceso de excavación. Aunque aún no se ha determinado con precisión la 
entidad o naturaleza del yacimiento, las conclusiones de la primera intervención 
arqueológica en los años 90 del siglo pasado178 parecieron confirmar ya la existencia de 
una obra religiosa de cierta importancia, correspondiente probablemente a una comunidad 
hispano-romana del siglo VI d.C. En la necrópolis se descubrieron en aquella primera 
excavación cuatro tumbas delimitadas con lajas de granito y escaso ajuar funerario (una 
jarrita monoansada y una pequeña fíbula de arco). De la iglesia se identificó el muro del 
ábside y algunos materiales aún no suficientemente explicados, como una gran losa de 
granito que podría ser una mesa de altar y dos aras anepígrafas presuntamente de época 
romana. En uno de los enterramientos se halló una estela funeraria grabada con una 
representación solar y el nombre AGILA.  En 2013 un equipo del Instituto Aqueológico 
Alemán inició una excavación sistemática que, de momento, ha confirmado la existencia 
de la iglesia, de la que se ha delimitado su planta. Se trataría de una basílica de tres naves 
separadas por pilares, que guardaría paralelismos con las basílicas paleocristianas de Vega 
del Mar (San Pedro de Alcántara, Málaga), Son Bou (Menorca) o Torre de Palma 
(Monforte, Portugal)179. Entre los materiales singulares descubiertos destaca una jarrita de 
vidrio con pie de copa y una cruz-soporte de hierro, de función aún no determinada, así 
como una cornalina con una representación de Minerva que formaría parte de un ajuar 
funerario. Las futuras campañas previstas  en el yacimiento de La Losilla descubrirán, sin 
duda, datos muy relevantes para la historia del cristianismo en Los Pedroches. 
 
 De momento, sin embargo, no se conocen datos sobre la antigüedad del culto a la 
Cruz en la comarca, del que solo pueden aportarse referencias aisladas, si no anecdóticas. 
En El Guijo, como ya hemos indicado, se venera a la Virgen de las Cruces, advocación 
compartida por Torrecampo y Santa Eufemia por haber librado a estas villas de la peste de 
1649. En Dos Torres, por su parte, se conservaba una cruz guarnecida de reliquias en la 
ermita de Nuestra Señora de Loreto. Esta cruz era un obsequio del Papa Gregorio XIII 
(1572-1585) al Dr. N. Cornejo, médico natural de esta villa, en agradecimiento por haberle 
curado de una peligrosa enfermedad180, y pudo haber contenido un lignum crucis o alguna 
otra reliquia relacionada con la pasión. De confirmarse este extremo podríamos 
considerarlo como un elemento fundamental en el desarrollo del culto a la Cruz en Los 
Pedroches. También habría podido tener alguna incidencia el hecho de que el Señor del 
Carpio, Diego López de Haro, trajera en 1473 un lignum crucis, que fue depositado en la 
actual ermita de San Pedro de Alcocer, entonces parroquia, al tiempo que se fundaba allí la 

                         
178 Antonio Arévalo Santos, “Intervención arqueológica de urgencia en la necrópolis de La Losilla, Añora 
(Córdoba)”, Anuario Arqueológico de Andalucía, 1994, III. Sevilla, pp. 123-128. 
179 “e-Forschungsberichte 2015 des Deutschen Archäologischen Instituts”, págs. 87-89, consulta on-line 
en http://www.dainst.org/documents/10180/1383481/eFB2015-3.pdf/2e027e58-7d3b-45cf-9406-
0e7ff1e25dd6. “e-Forschungsberichte 2016 des Deutschen Archäologischen Instituts”, fascikel 3, págs. 
161-168, consulta o-line en https://www.dainst.org/documents/10180/2524760/eDAI-F2016-
3.pdf/3ffbfbb9-2911-44b3-9a76-fff4bf670e88. 
180 Casas-Deza, Corografía, pág. 404. 



[83] 
 

cofradía de la Vera Cruz181. Recordemos que las Siete Villas de Los Pedroches 
pertenecieron luego al Marquesado del Carpio desde 1659 hasta 1747. 
 
 Otros investigadores relacionan el culto a la Cruz en Los Pedroches con la 
presencia notable en estos pueblos de los franciscanos hasta mediados del siglo XIX, a 
través de los conventos de Pedroche, Hinojosa del Duque, El Viso y Belalcázar. El culto 
habría venido a través de ellos dada la vinculación tradicional de su orden con los Santos 
Lugares. En cualquier caso, la influencia de las predicaciones de la orden seráfica en la 
religiosidad comarcal está demostrada desde antiguo, especialmente en el desarrollo de la 
orden tercera y de las devociones a San Francisco y la Concepción182. 
 
 En Añora, la adoración a la Cruz está documentada desde mediados del siglo XVI, 
época en que aparece en la localidad la Cofradía de la Vera Cruz, que tanta importancia 
tuvo, según hemos visto, en la difusión de este culto. Con sede en la parroquia de San 
Sebastián, desconocemos con exactitud el año de su fundación en Añora, aunque sí 
sabemos que ya existía en 1574, año del primer informe conservado de las Visitas 
Generales del Obispado de Córdoba a esta villa, siendo junto con la de la Concepción la 
más antigua cofradía de la historia religiosa noriega.  
 

La primeras cofradías de la Vera Cruz en la diócesis de Córdoba se fundaron en la 
primera mitad del siglo XVI, continuando desde entonces una progresiva implantación por 
todo el territorio, de modo que a finales de siglo la hermandad se encuentra establecida en 
casi todas las poblaciones cordobesas. Entre sus actos de culto más relevantes, tal como ya 
hemos indicado, se encuentran siempre las dos fiestas conmemorativas de la Cruz, como 
consta en el acta de visita a la cofradía de la Vera Cruz de Alcaracejos en 1563: “y hazen la 
fiesta del dia de la cruz de mayo y del mes de setiembre con visperas e misa e una misa del 
dia de la Resurrección y el primero viernes de cada mes una misa cantada e por cada 
cofrade que muere se dizen quatro misas y una vigilia”183. También la cofradía de 
Pedroche hace constar en 1583 un gasto de 28 reales por “las dos fiestas de las cruzes de 
Maio y septiembre”184. 
 

Sobre los actos de culto de la cofradía de la Vera Cruz en Añora no poseemos 
muchos datos e ignoramos si incluían la ornamentación de altares florales y prácticas 
festivas de naturaleza más lúdica documentadas en otros lugares (como danzas o 
espectáculos taurinos). A mediados del siglo XVIII, cuando el catálogo de cofradías 
locales alcanza su máximo esplendor, la cofradía de la Vera Cruz de Añora, según informa 
el Libro de Haciendas Seglares del Catastro de Ensenada185, tenía cargas anuales por 
quince misas cantadas con sus vigilias, cuatro procesiones y cuatro sermones. En la 
relación de 1773, sin embargo, figuran ya ocho fiestas anuales. Su imagen titular era la del 
“Santísimo Cristo”, aunque a mediados del siglo XIX aparece asociada también a una 
imagen del Santo Cristo de la Columna186. Desde los orígenes de la parroquia de San 
Sebastián, la iglesia de Añora contaba en el altar, según sus inventarios de bienes, con “un 
crucifijo de un Cristo del tamaño de un hombre”, que con toda probabilidad sería la 
imagen central de los actos cofrades de la Vera Cruz. 
                         
181 I. Sanz Sancho, La iglesia y el obispado de Córdoba…, pág. 183. 
182 Juan Aranda Doncel, La hermandad de Jesús Nazareno de Pozoblanco, Ayuntamiento de Pozoblanco, 
Pozoblanco, 2006, págs. 50 ss. 
183 AGOC, VG. Alcaracejos. 1563. 
184 Archivo Parroquial de Pedroche (APP), Libro de cofradías, fol. 56 v. 
185 AHMA, reg. 215, leg. 21, expte. 2. Libro de Haciendas Seglares. 
186 AHMA, reg. 432, leg. 37, expte. 13. 



[84] 
 

 También conocemos la existencia en Añora a mediados del siglo XVIII de una 
Esclavitud, aunque ignoramos su advocación exacta187. Se trata de la única cofradía 
existente en ese momento con aprobación real y del ordinario eclesiástico y se le estiman 
unos gastos anuales de 600 reales. Las esclavitudes eran instituciones elitistas de carácter 
parroquial que propugnaban una religiosidad gregaria del poder político y defensora del 
programa religioso tridentino188. Además de la práctica rigurosa de ejercicios espirituales, 
la oración privada y la frecuentación de los sacramentos, las esclavitudes tenían una 
acentuada vocación propagandística, especialmente de los cultos a la Eucaristía, la Virgen 
y, sobre todo, la Pasión de Cristo. En este sentido, la fiesta de la Cruz de mayo era también 
una de las  fechas centrales de su calendario de celebraciones. 
 

Además de los actos penitenciales de ejercitación espiritual propios de la 
hermandad, las cofradías de la Vera Cruz desarrollaban otras aportaciones a sus respectivas 
comunidades. En el aspecto que ahora nos interesa, está documentado en las fuentes su 
apoyo a la construcción de humilladeros, calvarios y ermitas dedicadas a la Vera Cruz. Por 
tradición oral conocíamos la existencia en Añora de un calvario en el recinto de la ermita 
de la Virgen de la Peña, cuya presencia hemos podido documentar ahora al menos desde 
mediados del siglo XVIII, al aparecer citado también en el Catastro de Ensenada como 
lindero de cierta propiedad: la obra pía que fundó en la villa de Torremilano Fernando 
Sánchez Alcalde registra entre sus posesiones en Añora “una pieza de tierra murada [que] 
confronta a poniente exido de S. Martín, al sur con el calvario”189. Su erección pudo 
deberse a iniciativa de la cofradía de la Vera Cruz, siguiendo una costumbre de 
construcción de estos monumentos religiosos en las cercanías de ermitas situadas a la 
entrada de los pueblos, aunque desconocemos en qué fecha. Dicho calvario constituía, 
además, la estación correspondiente de un via crucis que recorría las calles Virgen y 
Amargura y el camino de las Cruces, cada una de cuyas estaciones estaba señalada con una 
cruz monumental de granito de las que aún se conservan varios ejemplares. También 
existían cruces monumentales en los límites del pueblo, en las plazas y en algunos caminos 
inmediatos a la población. Desde el siglo XVIII al menos está documentada, por ejemplo, 
la llamada Cruz de Arriba (en la confluencia de las calles Virgen, Concepción y 
Amargura), según cita de nuevo el Catastro de Ensenada: al señalar los linderos de cierta 
propiedad se alude a la “calleja que va a la cruz de la fuente de Arriba”. 
 
 Ya hemos aludido a la participación de estas cofradías en rituales peticionarios 
públicos a favor de la comunidad y a su asistencia a la celebración de rogativas, 
especialmente en las motivadas por sequías y brotes epidémicos, y hemos señalado que en 
los actos litúrgicos del 3 de mayo los cofrades adornaban con elementos vegetales sus 
lugares de culto y celebraban procesiones con destino a humilladeros, calvarios o cruceros 
de caminos a ellas vinculados, acercándose así en su forma a los rituales primaverales 
agrarios que la fiesta de la Cruz vino a sustituir. Desde luego, no hay datos ni testimonios 
suficientes que permitan establecer una vinculación entre la forma y el sentido de las 
celebraciones de la cofradía de la Vera Cruz el 3 de mayo y la posterior celebración 
popular de la fiesta de la Cruz, pero las semejanzas de intereses devocionales resultan 
evidentes. Todavía algunas de las coplillas de la fiesta de la Cruz noriega aluden al carácter 
petitorio de sus orígenes y el más famoso estribillo del folklore crucero es una súplica 
propiciatoria al mes que se inicia, al mes de la vegetación y de la fecundidad agraria: 
                         
187 AHN, Sección Consejos, leg. 7091, expte. 9. 
188 Juan Ignacio Pulido Serrano, “Las Cruces de Mayo en Madrid durante el siglo XVII”, en D. González 
Cruz, ed., Ob. cit., págs. 79-93. 
189 AHMA, reg. 215, leg. 21, expte. 2. Libro de Haciendas Seglares. 



[85] 
 

 “Mayo, mayo, mayo  
bienvenido seas 
para trigos y cebadas  
caminitos y veredas”.  

 
 El ornamento vegetal con el que las cofradías adornaban las ermitas e iglesias en 
sus fiestas religiosas anuales pudo hacerse extensivo a otros monumentos de su devoción, 
como calvarios y cruces monumentales, con lo que estaríamos ya a un paso del rito de 
“vestir las cruces” actual. La celebración festiva popular, finalmente, sería un derivado de 
sus procesiones cofrades, que con finalidad devocional recorrían tales monumentos 
adornados, y que pudieron acabar fusionándose con las letanías y bendiciones de campos 
propias de la religiosidad popular rural. Finalmente, al desaparecer la hermandad, toda la 
celebración adquiriría de nuevo un carácter meramente popular, desvinculado de cualquier 
organización eclesiástica. 
 
 

  
 

Cruces de Añora en los años setenta y ochenta del siglo XX 
 
 

El componente vegetal está muy presente en muchas otras celebraciones religiosas 
de nuestros pueblos. En la propia fiesta de la Cruz de Añora constituía antiguamente el 
elemento principal que se utilizaba en la decoración, tanto en exteriores como en el interior 
de las casas: macetas de flores, palmas, ramas de árboles o arbustos y hierbas olorosas en 
general componían la base del ornamento. Posteriormente, cuando los diseños se han 
estilizado hasta el infinito, el componente vegetal ha quedado reducido a la sutil presencia 
de poleos o manzanillas en los suelos de las habitaciones donde se viste la cruz, muchas 
veces incluso invisibles a la vista del espectador y perceptibles tan solo por el delicado olor 



[86] 
 

que proporcionan a todo el aposento. También la fiesta del Corpus contiene en su ritual de 
Añora la elaboración de altares que constituyen una explosión de exuberancia vegetal. Las 
mesas sobre las que se deposita la custodia procesional para las bendiciones, colocadas en 
lugares señalados del recorrido, están adornadas con ramos, las propias calles por las que 
transcurre el desfile aparecen flanqueadas por macetas de flores y tampoco faltan arcos 
vegetales confeccionados para la ocasión, mientras que la juncia tapiza toda la calzada. 
 
 Por otro lado, a falta de documentación propia para Añora, conocemos un 
testimonio del siglo XVIII referido a Hinojosa del Duque (y, dada la proximidad 
geográfica y la afinidad de usos y costumbres de toda la comarca, hemos de suponer que 
su contenido es aplicable también a nuestra localidad), en el que se asocian la costumbre 
de “vestir” cruces más o menos como hoy la conocemos y la práctica religiosa de las 
letanías, muy parecidas, por cierto, a las procesiones rituales de la Vera Cruz en esta fecha. 
El documento, fechado en 1764 y redactado por el vicario eclesiástico de Hinojosa con la 
intención de denunciar los comportamientos escandalosos derivados de estas 
celebraciones, es un testimonio fundamental sobre la celebración de la fiesta de la Cruz en 
los pueblos de Los Pedroches, por ser la primera vez que se describe la fiesta popular en su 
vertiente más pagana de una forma muy similar a como se ha mantenido hasta la 
actualidad:  
 

“Habiendo experimentado en este año para la celebración del dia de la 
Invención de la Santa Cruz, radicado en este pueblo el mayor y más crecido 
exceso con el pretexto de devoción o promesa, el que en muchas casas 
exponen al público la Santa Cruz compuesta de diferentes adornos profanos. 
Con este motivo se conmueve todo o lo más de su vecindario caminando sin la 
más leve devoción acelerada y descompuestamente asta deshoras de la noche 
en quadrillas de hombres y mujeres al registro de qual está más bien adornada 
para su censura, de lo que sin dificultad alguna se siguen grabes 
inconvenientes en detrimento de sus almas. Y teniendo asimismo noticia de 
otro abuso o corruptela que de antiguo se practica en este pueblo sobre el 
asunto y es que en los días de Letanías de Mayo se hacen en cada uno las 
preces por la parroquia en una cruz de las que están colocadas a las salidas del 
pueblo, y con este motivo los vecinos inmediatos las engalanan desde la tarde 
de antes, y para su custodia se quedan de vela toda la noche con luminarias y 
bayles, y después paseos por el lugar, de lo que quedan sumamente cansados,  
y lo menos malo que resulta es dormirse a vista los unos de los otros, sin otros 
graves inconvenientes que de tales juntas y deshoras deven considerarse y 
suelen seguirse; lo que por todos términos se deven evitar”190. 

 
 La petición del vicario eclesiástico de Hinojosa del Duque se inserta dentro de un 
contexto general de rechazo y crítica por parte de la jerarquía eclesiástica, de un lado, y del 
pensamiento ilustrado, de otro, hacia ciertas formas de religiosidad popular muy arraigadas 
en la población, que en la provincia de Córdoba se inició ya en los años cuarenta del siglo 
XVIII191. En esa línea, el obispo de Córdoba accedió a lo solicitado por su vicario y 
extendió el siguiente decreto: 

                         
190 AGOC, DO, leg. 28. Citado por Manuel Moreno Valero, "Celebración de la Cruz en Los Pedroches. 
Apuntes etnográficos", en El folk-lore andaluz, 6 (1991), págs. 37-63, pág. 53. 
191 Juan Aranda Doncel, "Ilustración y religiosidad popular en la Diócesis de Córdoba: La actitud de los 
Obispos frente a las celebraciones de Semana Santa (1743-1820). Actas del Primer Congreso Nacional de 
Cofradías de Semana Santa. Diputación Provincial de Zamora y Patronato Provincial de Turismo, 



[87] 
 

 “Hacemos saber a nuestro Vicario de la villa de Hinojosa, que con mayor y 
más penetrante dolor nuestro hemos entendido la inobservancia de nuestras 
anteriores advertencias y mandatos para evitar los escándalos que se cometen 
con la vela y adorno de las cruces y los concursos de hombres y mujeres, 
siempre perjudiciales y principalmente de noche extendidos a las letanías y 
rogaciones, como se ha observado en el día 3 de los corrientes y para que no se 
experimenten iguales desórdenes en adelante, mandamos a dicho nuestro 
actual Vicario y al que por tiempo fuere y al Rector y Curas de su iglesia, 
zelen e vigilen sobre que ninguna persona de qualquiera calidad, estado o 
condicion que sean vista y adornen profanamente las Santas Cruces y mucho 
más el que las velen de noche, profanándolas con bayles y bullas bien agenas 
de la veneración que les es debida y que en las letanias, quando se adornan 
debidamente, se excusen las tales velas y bayles en los dias que se zelebran y 
la noche antecedente, omitiendo las paradas que en ellas suelen hacerse y 
dirigiéndose con arreglo a las sagradas rubricas a una de las iglesias o hermitas 
proporcionadas que destinare Vicario dentro o inmediata a el pueblo donde 
con la debida decencia se celebre el Santo Sacrificio de la Misa y le hagan 
reverentemente al Señor las preces acostumbradas para obtener sus divinas 
misericordias y todo se ejecute bajo pena de excomunión”192. 

 

 Estas severas disposiciones eclesiásticas, aunque mitigaron en incluso hicieron 
desaparecer temporalmente algunas prácticas, no lograron, sin embargo, acabar 
definitivamente con unas costumbres demasiado arraigadas en el pueblo desde hacía 
siglos. 
 
 Para Añora no hemos encontrado ningún documento antiguo que se refiera a esta 
celebración popular, ni en el Archivo Histórico Municipal de Añora ni el el Archivo 
General del Obispado de Córdoba. Tampoco habla de ella Antonio Porras Márquez en su 
libro Prácticas de derecho y de economía popular observadas en la villa de Añora (1914), 
a pesar de que sí se refiere a otras muestras de religiosidad popular, como los rituales de 
ánimas o el culto a la Virgen de la Peña, ni Alfredo Gil Muñiz en su artículo “El Valle de 
Los Pedroches” (1925)193, en el que incluye apartados sobre costumbres típicas y fiestas de 
carácter religioso. De hecho, la referencia bibliográfica más antigua que hemos encontrado 
(pero ello no quiere decir que no las haya anteriores) data ya de 1957, cuando el 
Diccionario geográfico de España, entre otras cosas, dice:  
 

“Fiesta de la Cruz de Mayo, en la cual se “visten” cruces en muchas casas, 
además de las cruces de piedra que hay en las calles. La “velada” de la Cruz se 
hace durante la noche del 2 al 3 de mayo. El pueblo en masa visita las cruces 
esta noche, y se organizan rondallas y corros que recorren las cruces cantando 
y tocando. Este festejo toma cada día mayor auge, acudiendo enorme cantidad 
de forasteros de Pozoblanco, Dos Torres y demás pueblos limítrofes”.194  

 
Tan solo un año después encontramos la siguiente reseña periodística en el 

semanario El Cronista del Valle, que se publicaba en Pozoblanco, la cual, como el anterior 

                                                                        
Zamora, 1987, págs. 305-318. 
192 Manuel Moreno Valero, “Celebración de la Cruz…”, pág. 54. 
193 Alfredo Gil Muñiz, "El Valle de Los Pedroches", en BRAC, nº 12 (1925), págs. 131-167. 
194 Diccionario Geográfico de España, Ed. del Movimiento, Madrid, 1957, vol. I, pág. 548. 



[88] 
 

testimonio, presupone un gran arraigo de la fiesta tanto en la localidad como en los pueblos 
circundantes: 
 

“Las cruces. Pocos habitantes del valle y creemos que ninguno de Pozoblanco 
desconoce esta costumbre de Añora y muy contados serán los que dejaron de 
participar en ellas, siquiera como visitantes. 

 
La noche del 2 al 3 de mayo se hace la “vela de la Cruz”. En diversas casas, bien 
por promesa o por devoción, se erigen cruces, adornadas profusa y artísticamente 
en la mejor habitación y a veces –si el tiempo lo permite- en la calle. Vecinos y 
amigos colaboran en el adorno y en la asistencia a velar la Cruz. Toda la noche 
resuenan rezos y canciones. Al día siguiente, día de la Cruz de Mayo, de tanto 
sabor regional, una caravana interminable de los pueblos vecinos (sobre todo de 
Pozoblanco) visita Añora, canta en las cruces, organiza corros y bailes y pasa unas 
horas felices gozando de la hospitalaria simpatía noriega” 195. 

 
Ya en los años setenta, la fiesta de la Cruz continúa siendo el rito principal que 

identifica al pueblo de Añora, pues en torno a ella compone el escritor Francisco Solano 
Márquez su perfil de la localidad en 1976: 
 

“La devoción a la Cruz está muy arraigada entre esta buena gente. Cada año, a 
primeros de mayo, se forma gran revuelo en Añora. Revuelo de preparativos para 
instalar y adornar las cruces. Se llama a esta tradicional ceremonia “vestir la cruz”. 
Y suele estar motivada por promesas que el pueblo llano hace ante cualquier 
enfermedad o desgracia. El ceremonial de “vestir la cruz” se lleva a cabo con sumo 
sigilo y secreto para evitar espionajes que pongan en peligro la originalidad. La 
cruz suele ser de madera forrada de tela blanca. Sobre esta base esencial, la barroca 
fantasía popular se desborda a la hora de realizar la ornamentación. La materia 
prima con que llevar a cabo el suntuoso ornato suele ser el oro. Oro que quien 
“viste” la cruz se encarga de recolectar entre la familia y la vecindad y que, 
naturalmente, es devuelto a sus dueños una vez transcurrida la celebración (…)196”. 

 
 No obstante estos testimonios tardíos, la tradición oral alcanza al menos a todo el 
siglo XX en su memoria de la celebración de la fiesta de la Cruz, si bien con un carácter 
muy diferente al actual. Es común al recuerdo de las personas ancianas y al testimonio que 
dicen transmitido por sus antepasados considerar el hecho de vestir la cruz “antiguamente” 
como un acto de religiosidad devocional casi privada, en respuesta a promesas o favores 
recibidos frente a desgracias personales o familiares, como si de un exvoto se tratara. Un 
exvoto pagano, pues una de las características más sobresalientes de esta fiesta 
teóricamente religiosa es la ausencia absoluta de ritual canónico. No se recuerda con 
precisión que este día haya sido en Añora alguna vez fiesta con celebración litúrgica. 
Testimonios orales hablan de una gran cruz de madera que antiguamente se sacaba en 
procesión (quizás propiedad de la Vera Cruz), pero que hoy ha desaparecido. También 
antiguamente, cuando la Cruz se vestía de forma más sencilla, la celebración duraba solo 
hasta la medianoche y las mujeres pasaban ese tiempo rezando las llamadas Mil 
Avemarías. En ningún caso ha sido posible precisar este antiguamente, aunque 

                         
195 El Cronista del Valle, nº 46, 23 de agosto de 1958, pág. 3 
196 Francisco Solano Márquez, Pueblos cordobeses de la A a la Z, Diputación provincial, Córdoba, 1976, 
pág. 48. 



[89] 
 

probablemente hay que considerarlo sinónimo de antes de la guerra (la guerra civil de 
1936-39, que marca en ésta y en otras muchas actividades locales un antes y un después). 
 
 La “cruz vestida” ofrecía, en aquellos primeros tiempos a los que alcanza la 
memoria transmitida oralmente, un aspecto formal muy diferente al actual. Predominaban 
los adornos vegetales (macetas, ramas, hierbas olorosas) y los objetos (estatuillas de 
santos, cálices, jarrones, candelabros, cuadros y estampas, etc.), así como colchas, 
pañuelos y mantones en las paredes, mientras que la cruz se situaba sobre una simple mesa 
a modo de altar, forrada con telas blancas y enlucida con sus cruces, medallas y 
encadenados de oro. El conjunto constituía una alegoría agrícola y un reflejo propio de los 
gustos estéticos del mundo rural de la época. La configuración actual de las cruces de 
Añora, con su barroquismo estilizado y su exquisitez formal, empezó a fraguarse en los 
últimos años setenta del siglo pasado para convertirse ya en los ochenta en un derroche de 
orfebrería ornamental y sutileza constructiva, todo ello producto de combinadas técnicas 
puramente artesanales a las que repugna cualquier elemento preexistente no expresamente 
creado para la función decorativa, en una exigencia creciente que, además, ha de renovarse 
por completo anualmente. 
 
 También el modo de celebración ha evolucionado, desde aquella prehistoria en la 
que aún se conservaban elementos religiosos, quizás heredados de su procedencia 
cofradiera, hasta la actualidad, en la que la fiesta carece ya de cualquier componente 
devocional. Durante años, y como era habitual en ritos tan ancestrales, la noche de la 
“velá” aglutinó y renovó los elementos fundacionales del folklore local y los usos 
tradicionales transmitidos generacionalmente: coplas, leyendas, juegos, corros, cortejos 
amorosos, gastronomía, convivencia intergeneracional. Hoy, de acuerdo a los modos 
imperantes, la fiesta de la Cruz se celebra, en general, al son que la sociedad entiende el 
concepto de fiesta en cualquier otro tiempo y lugar, pudiéndose distinguir, a pesar del 
esfuerzo de las autoridades por perpetuar la tradición, apenas unos cuantos elementos 
autóctonos definitorios –si bien fundamentales-, en los que, sin embargo, hemos de 
depositar nuestra esperanza frente a un futuro incierto para este patrimonio inmaterial, que 
ha de tener precisamente en el orgullo de los propios noriegos por su fiesta la mejor 
garantía de pervivencia. 
 
 
4. LA FIESTA DE LA CRUZ DE AÑORA EN SU CONTEXTO 
 
 

Añora pertenece a la comarca de Los Pedroches, una unidad geográfica, histórica y 
cultural que ha sido descrita por eminentes geógrafos como una de las comarcas naturales 
mejor definidas de Andalucía, de la que resulta complejo aislar un elemento para su 
estudio sin hacer referencia a todo el contexto general que lo enmarca. 
  

Es necesario, al menos, referirse a dos circunstancias geo-históricas que han 
acompañado a Los Pedroches a lo largo de los siglos y que han influido decisivamente en 
la conformación de su personalidad social y cultural y sin las cuales no podríamos entender 
muchos aspectos de la idiosincrasia local. En primer lugar, hay que señalar como constante 
significativa para su desarrollo antropológico la condición de paso obligado en las 
comunicaciones antiguas entre la Meseta y Andalucía occidental que la comarca ha 
mantenido desde los albores de su historia. Aunque ya desde el neolítico goza la comarca 
de este privilegio, como parece confirmar Carbonell al aludir a una posible vía prehistórica 



[90] 
 

que enlazaría la zona de Fuente Obejuna con la de Fuencaliente197, este carácter de lugar 
de tránsito adquirió especial relevancia durante el período califal gracias al camino que a lo 
ancho de Los Pedroches y con varias bifurcaciones unía Córdoba y Toledo.  
 

Un papel importantísimo en la difusión y transmisión de la cultura popular 
tradicional han representado a lo largo de los siglos las vías pecuarias de trashumancia, 
caminos ganaderos que se comenzaron a trazar en España a partir de la creación en 1273 
del Concejo de la Mesta. Por estos corredores desplazaban sus cabañas trashumantes los 
pastores de toda España, llevando con ellos, junto a sus animales, un rico bagaje 
tradicional que era así divulgado de una forma natural. Dos son las principales rutas de 
trashumancia que transcurren por la comarca de Los Pedroches: la Cañada Real de la 
Mesta y la Cañada Real Soriana. Resulta significativo señalar que ambas Cañadas entran 
en Los Pedroches (y, por tanto, en la provincia de Córdoba y en Andalucía) por un paraje 
de Torrecampo muy próximo a la ermita de la Virgen de las Veredas, advocación mariana 
cuya propia denominación ya nos informa a las claras de la honda influencia que las rutas 
de trashumancia han ejercido en las costumbres, tradiciones y creencias de los habitantes 
de la comarca.  
 

Otra constante histórica que los investigadores han puesto de relieve al estudiar la 
comarca de Los Pedroches es su carácter de frontera geográfica y cultural. Situada en una 
zona intermedia entre las comunidades de Andalucía, Extremadura y Castilla, Los 
Pedroches ha ido formando a lo largo de los siglos su propia personalidad participando de 
las características peculiares de cada una de estas regiones, actuando, valga el tópico, como 
un crisol en cuyo interior han adquirido forma propia los rasgos definitorios de otras gentes 
y otros lugares. La influencia de las comarcas colindantes, lejos de convertir la cultura de 
Los Pedroches en una amalgama poco sólida de elementos aislados, ha propiciado la 
creación de una cultura originalísima en su individualidad y muy rica en sus matices, como 
corresponde a quien ha absorbido lo esencial de los pueblos con los que ha estado en 
contacto durante siglos. 
 

Tanto su condición de lugar de paso al ser atravesada por importantes vías antiguas 
de comunicación como su situación de frontera natural entre tres regiones colindantes 
hacen de Los Pedroches una comarca que ha recibido constantemente influencias ajenas de 
muy distinta naturaleza, hasta el punto de que en los componentes festivos de sus pueblos 
se pueden a veces distinguir claramente rasgos originarios de las distintas culturas con las 
que ha mantenido contacto a través de los siglos. Así, de la mano de los pastores 
trashumantes de ganado que bajaban de la vieja Castilla vinieron algunos de los sobrios 
villancicos romanceados que todavía hoy se cantan en Los Pedroches la víspera de 
Navidad; también la simplicidad de los ritos pasionistas de Los Pedroches tiene más que 
ver con la Semana Santa castellana que con la muy ceremonial y barroca andaluza; 
inevitables paralelismos extremeños encontramos en todo lo relacionado con la matanza 
del cerdo o con ciertos bailes populares, mientras que el componente andaluz está presente 
por doquier en el sentido y forma de la romerías marianas.  
 

La elección en el siglo XIX de una nueva ruta de acceso a Andalucía a través de 
Despeñaperros para los trazados de carreteras y vías férreas significó un duro golpe para el 
progreso comarcal, que desde entonces quedó en buena medida estancado. 
                         
197 Antonio Carbonell Trillo-Figueroa, "Contribución al estudio de la prehistoria cordobesa. Cuchillo 
neolítico de Conquista", en BRAC, nº 4 (1923), págs. 85-87. 
 



[91] 
 

Progresivamente se fue abandonando por completo la industria textil, que desde el siglo 
XVI había constituido una importante fuente de riqueza para la comarca, y, aunque 
persistieron todavía durante algún tiempo varias explotaciones mineras de cierta entidad, la 
dedicación agropecuaria pasó a convertirse en la principal y prácticamente exclusiva. La 
mejora de unas deficientes vías de comunicación ha constituido desde entonces –hasta 
hoy- una permanente reivindicación de los habitantes de Los Pedroches, que durante más 
de un siglo han padecido por este motivo un considerable aislamiento geográfico. Este 
aislamiento, tan perjudicial en lo económico, resultó sin embargo un aliado imprevisto para 
el mantenimiento en Los Pedroches de una cultura autóctona que se ha conservado durante 
todo este tiempo con una pureza extraordinaria. Fiestas, costumbres y hábitos que en otros 
lugares desaparecieron, se fundieron o evolucionaron, en Los Pedroches permanecieron 
fieles a sus orígenes, lo que nos ha permitido estudiar hasta hace pocas décadas la 
etnología, el folklore de Los Pedroches, como si de una reserva natural de la antropología 
se tratara.  
 

Entre todas las fiestas que se celebran en Los Pedroches y que conservan rituales 
arrancados de la Edad Media podemos citar la fiesta de los Piostros de Pedroche, que 
conserva un cortejo de cabalgaduras engalanadas en recuerdo de los caballeros medievales 
que acompañaban a la Virgen de Piedrasantas en sus traslados, o la explosión primaveral 
de romerías marianas:  la Virgen de las Cruces de El Guijo, quizás la advocación mariana 
más antigua de la comarca y puede que hasta de la provincia, pues su ermita –que guarda 
en su interior un baptisterio paleocristiano- se halla al pie del arroyo de Santa María, 
considerado el primer topónimo mariano cordobés; la Alcantarilla de Belalcázar, que 
conserva uno de los momentos rituales de mayor simbolismo: el paso a pie de los romeros 
por el río Zújar portando la imagen sagrada; la Antigua de Hinojosa del Duque o la Virgen 
de Guía que comparten cinco pueblos o la ya citada de Veredas en Torrecampo o la Divina 
Pastora de Villaralto; los marmotos de Villanueva de Córdoba, la Candelaria en Dos 
Torres, recientemente recuperada con intención turística, o las seis fiestas que tienen la 
catalogación de Interés Turístico de Andalucía, que son: las  vaquillas de Santa Ana y el 
Auto de los Reyes Magos en El Viso, la romería de la Virgen de Luna en Pozoblanco y 
Villanueva de Córdoba, la Semana Santa de Pozoblanco e Hinojosa del Duque y la Fiesta 
de la Cruz de Añora. 
 

Dentro de Los Pedroches, Añora es uno de los pueblos que mejor ha conservado 
sus tradiciones. Fiestas como las cencerradas de San Antón, la mayordomía de San José o 
las fiestas patronales de la Virgen de la Peña conservan todavía en sus rituales el sabor 
antiguo mantenido durante siglos, no obstante las innovaciones inevitables a que obligan 
las imposiciones de la vida moderna. Otras tradiciones folklóricas y gastronómicas 
también manifiestan este privilegio de conservación. Incluso costumbres populares como 
la de jugar a las cartas en corrillos de mujeres los domingos por la tarde señalan una forma 
de concebir la vida en los pueblos ya totalmente desaparecida en la mayoría de los lugares 
y con fecha de caducidad marcada también para la propia Añora. 
 
 
 
 
 
 
 
 



[92] 
 

  
 

  
 

Cruces de Añora en los años setenta y ochenta del siglo XX 
 
 
 



[93] 
 

5. DESCRIPCIÓN DE LA FIESTA 
 
 

Un mes o dos (o más en algunos casos) antes del primer domingo de mayo, las más 
revoltosas de la calle comienzan a alborotar a las demás. Les recuerdan que se acerca el día 
y que este año deben comenzar con tiempo si quieren terminar holgadamente su trabajo. Se 
habla de ello en los corrillos de la cola del pan y en las interminables partidas de brisca de 
los domingos por la tarde. Se anima a la dirigenta del grupo, a la jefa de la Cruz, para que 
exponga sus ideas, con la seguridad de que ésta lleva ya algún tiempo maquinando algo en 
su cabeza. 
 

Por fin, las mujeres de cada calle se reúnen una tarde y deciden las líneas generales 
que seguirán los adornos de la Cruz que este año, como todos los anteriores, piensan vestir. 
Durante estas fechas, todavía tan lejanas de la fiesta, se dedican a confeccionar 
manualmente el elemento que servirá de base a la decoración general. El material con el 
que se confeccionan estos elementos es asimismo variado: telas de diversa textura, gasas, 
tules, alambre forrado, papel de plata o dorado o incluso plantas secas pintadas y 
armoniosamente conjugadas. En los últimos años se han incorporado todos los materiales 
modernos que son accesibles a través de las compras electrónicas, aunque su aspecto final 
siga resultando tradicional. 
 

Durante todo este tiempo, las mujeres de cada calle se reúnen generalmente en una 
casa deshabitada, a menudo la misma cada año. Aquí pasan las tardes enteras y gran parte 
de la noche, fabricando los adornos elegidos y guardando celosamente el secreto de su 
diseño,  que no debe salir de aquellas paredes para evitar copias o parecidos sospechosos, 
fomentando de este modo la rivalidad y cuidándose muy bien de las espías de otras calles, 
que intentarán saber qué se está tramando tras esas puertas cerradas. Se busca sobre todo 
sorprender con la novedad del diseño, que debe ser una propuesta completamente diferente 
a la del año anterior y al de cualquier otra cruz que se vista ese año, por lo que el secreto es 
consustancial al trabajo, incluso cuando miembros de una misma familia pertenecen a dos 
cruces distintas. 
 

Desde dos o tres semanas antes del día de la Cruz, se comienza propiamente la 
tarea de vestir la Cruz. Han elegido para ello una habitación de la casa, generalmente la 
más próxima a la entrada, y se estudia su distribución. Se trata de decorar las paredes, el 
techo, el suelo y los huecos del espacio para crear una escenografía deslumbrante que sirva 
de contexto para acompañar al elemento central, la cruz-cruz, la Cruz propiamente dicha. 
 

Aunque llevan varias semanas confeccionando adornos, todavía no tienen una idea 
muy exacta de cuál será el resultado. La improvisación juega un papel muy importante en 
este arte, y hay que poner y quitar muchas veces cada elemento hasta que algo sea 
definitivamente aprobado. La jefa de la Cruz, la maestra, la crucera mayor, va indicando 
cómo se debe poner tal o cual adorno y las demás lo realizan según sus instrucciones. Pero 
raramente algo es colocado definitivamente a la primera. 
 

La decoración de la habitación donde se instala la Cruz ha evolucionado mucho a 
lo largo de los años. Hasta finales de los sesenta, la ornamentación se basaba en flores 
naturales (ramos y macetas) y en los más diversos elementos de relieve: imágenes 
religiosas de santos o vírgenes, candelabros, figuras diversas, cuadros, jarrones, etc., que se 
recogían básicamente de entre el vecindario, aunque tampoco era raro acudir a conocidos o 



[94] 
 

familiares de otros pueblos. Las paredes aparecían siempre cubiertas con mantones (los 
populares mantones de Manila), pañuelos o colchas de vistosos colores. El suelo se 
tapizaba con hierbas olorosas recogidas el mismo día de la fiesta (poleo, manzanilla y 
juncia) y entre ellas solían colocarse alegorías rurales: nidos de pájaros con huevos, 
espigas, animales disecados, etc. 
 
 

 
 

Cruz interior de calle Concepción (2017) 
 
 

Nada de eso se conserva hoy. Cuando en la actualidad se termina de decorar la 
habitación donde se colocará la Cruz, el resultado es de un virtuosismo extraordinario. El 
color se ha reducido casi en exclusiva al blanco (un blanco resplandeciente, apenas 
moteado en ocasiones por leves dorados o suavísimas coloraciones, que en los últimos 
años resultan cada vez más frecuentes), considerándose de mal gusto la aparición de 
colores fuertes o que produzcan gran contraste. Las flores naturales han desaparecido 
también prácticamente, tras algunos años de transición representadas en forma de 
exquisitos ramos de claveles o gladiolos. El diseño decorativo suele ser de un barroquismo 
sorprendente, difícil de explicar con palabras. Son tules y finísimas telas que se 
entrecruzan y combinan de una manera prodigiosa dando lugar a formas de gran belleza 
que inundan toda la habitación. Hay mucho equilibrio en el conjunto: los dibujos o figuras 
geométricas y vegetales que se forman con los pliegues de las telas suelen ser constantes 
en paredes y techo. Con frecuencia todo parece flotar y es imposible comprender cómo 
personas han podido moverse entre tales ornamentos tan exquisitamente colocados, pues 
todo produce la sensación de que va a caerse con tan solo soplar. Pero nada se deja al azar. 
Cada elemento está en su sitio y, aunque su presencia pase desapercibida, se notaría su 
falta. Es muy difícil ser más preciso en la descripción. 
 

 



[95] 
 

 
 

Cruz interior (2008) 
 
 

En el centro de la habitación se coloca la cruz-cruz, así llamada para distinguirla 
del conjunto. Se trata de una cruz de madera, de aproximadamente un metro de altura y de 
sección rectangular o circular, forrada de tela blanca. Sobre esta tela se traban con 
invisibles alfileres, y artísticamente dispuestas, cadenas, medallas y, sobre todo, crucifijos 
de oro, formando lo que se llama el encadenado, una de las tareas más delicadas de todo el 
proceso. Se considera que la Cruz tendrá más mérito cuantos más crucifijos contenga. Con 
las cadenas se forman dibujos geométricos a lo largo de toda la cruz, los cuales resaltan 
sobre la blancura del fondo. Es importante recalcar que estos elementos han de ser 
exclusivamente de oro. Las joyas son aportadas gustosamente por los vecinos, que en 
muchos casos las guardan exclusivamente para este uso. 
 

La ornamentación de la cruz-cruz se completa con el llamado INRI, en la parte 
superior, y las bandas, que, partiendo del tronco central, cuelgan por ambos lados en forma 
de M. El Inri y las bandas suelen ir bordadas (con hilo de oro muchas veces) a juego y 
reproducen motivos litúrgicos (espigas, el cordero, la hostia, el cáliz, etc.). El último 
elemento lo constituye el cerco, que, partiendo del extremo de ambos brazos, rodea la cruz 
por encima, a modo de aureola. Suele estar hecho de flores de tela, generalmente del 
mismo tipo de las que constituyen la base de la ornamentación global de la habitación. 

 
La cruz se coloca en el centro de la habitación sobre soportes diversos, 

constituyendo este uno de los elementos que confiere originalidad a la disposición del 
conjunto. Antiguamente, cuando la decoración se basaba en plantas y santos de bulto, la 
cruz solía colocarse sobre un altar, que podía ser una simple mesa o estar más elaborado. 



[96] 
 

Ahora, cuando el entorno ha evolucionado tanto, es casi siempre imposible averiguar cómo 
está sujeta la cruz. Los velos y adornos lo ocultan todo y tan solo es posible observar que la 
cruz se eleva majestuosa, a veces casi mágicamente, en mitad de la habitación. Oculta 
entre los adornos de la habitación se coloca una fuerte iluminación, que hace resaltar aún 
más profundamente la blancura del conjunto. 

 
Una vez que toda la decoración está definitivamente concluida, cuando la Cruz está 

totalmente vestida, se coloca un banco de madera antiguo en la puerta de la habitación, por 
fuera, que sirve de barrera para que desde él los visitantes admiren este arte tan majestuoso 
que será, sin embargo, tan efímero. 
 
 

 
 

Cruz interior, con su banco delimitador (2009) 
 
 

Pues, en efecto, aunque en los últimos años se ha impuesto la tendencia de alargar 
la fiesta a todo el domingo e incluso a algunos días más de la semana, la tradición mandaba 
que la celebración principal de la Cruz se limitara a la noche de la velá , una noche, eso sí, 
vivida intensamente. Al anochecer del sábado (el sábado anterior al primer domingo de 
mayo) se abren las cruces al público. Las mujeres de la calle especialmente, pero ahora 
también algunos hombres, se sientan alrededor de una mesa camilla (la aquí llamada mesa-
tufa, con su brasero de picón) en el pasillo central de la casa (o bien, si hay cocina con 
chimenea, alrededor del fuego) y aguardan a los visitantes. Entretienen la espera jugando a 
las cartas o tomando las primeras copitas. 
 



[97] 
 

Hace algunos años, la gran afluencia de público llegaba ya avanzada la noche. Las 
pandillas de amigos, jóvenes y viejos, familias enteras, recorrían el pueblo visitando todas 
las cruces que se habían vestido ese año. Se comparaban unas con otras y se recordaban las 
de años anteriores, haciendo sus cábalas sobre cuál obtendría el premio instituido por el 
Ayuntamiento. Algunos grupos se animaban a cantarle a la Cruz las coplas tradicionales, y 
enseguida contaban con el acompañamiento de todos los presentes: 
 

El día de la Ascensión 
cuando Cristo subió al cielo 
estaba la manzanilla 
florida como el romero. 
 
Mayo, mayo, mayo, 
bienvenido seas, 
para trigos y cebadas, 
caminitos y veredas, 
mayo, mayo, mayo, 
bienvenido seas. 

 
 

 
 

Repostería típica noriega 
 
 

Las guardianas se sentirán más orgullosas de su arte cuanto más se le cante a su 
Cruz y es posible que entonces inviten a una ronda de roscos o bizcochadas y, con un poco 
de suerte, de típicos borrachuelos. A poco más, alguna se lanzará a bailar las inevitables 
jotas noriegas, con gran celebración por parte de los concurrentes, siendo esta la más 
habitual: 
 

Es la Virgen de la Peña, 
cantando, navegando, navegué, 
la que más altares tiene 



[98] 
 

y olé, 
que en la Añora no hay ninguna, 
cantando, navegando, navegué, 
que en su pecho no la lleve 
y olé. 
 
Estribillo: 
Si se va la niña a la sala 
dile que se siente 
dale un besito en la cara 
que se lo merece, 
que se lo merece, la niña, 
que se lo merece, 
si se va la niña a la sala 
dile que se siente. 
 
Me tirastes un clavel, 
cantando, navegando, navegué, 
y con el tronco me diste 
y olé 
viste la sangre correr 
cantando, navegando, navegué, 
y no te compadeciste 
y olé. 
 
Anoche a la media noche, 
cantando, navegando, navegué, 
se cayó la media luna 
y olé 
se hizo cuatro pedazos 
cantando, navegando, navegué, 
y en tu cara tienes una 
y olé. 
 
Echemos la despedida, 
cantando, navegando, navegué, 
una naranja rodando 
y olé 
con un letrero que diga 
cantando, navegando, navegué, 
este baile está acabando 
y olé. 

 
En los últimos años, debido al auge experimentado por el turismo rural y el ansia 

de muchos ciudadanos por conocer las muestras más auténticas del folklore tradicional de 
los pueblos, se ha vivido una cierta alteración de estos ritos tradicionales. Durante las 
primeras horas de la noche, las calles de Añora se ven inundadas por multitudes de 
visitantes venidos de otros pueblos y ciudades, incluso lejanas, que, queriendo conocer la 
genuina forma de celebración, están contribuyendo, paradójicamente y sin pretenderlo, a 
su degradación. Se instalan atracciones feriales en la Plaza de las Velardas y un mercadillo 



[99] 
 

artesano y gastronómico en la Plaza de la Iglesia, donde algunos años se han celebrado 
también conciertos de música folk. El turismo rural, tan beneficioso para las siempre 
maltrechas economías locales, se ha convertido en muchos casos en agente transformador 
de formas y contenidos festivos, que inconscientemente se van modificando para adaptarse 
a los gustos y posibilidades del visitante, de modo que la fiesta pasa de ser una celebración 
estrictamente de renovación comunitaria de la localidad a convertirse en un escaparate 
público de la identidad local destinado al forastero. Los visitantes foráneos no participan 
propiamente del ritual festivo, sino que lo observan desde fuera, admirados como 
asistiendo a una representación teatral que respetan por los valores sociales, estéticos, 
históricos y culturales que observan en ella. Tan solo a altas horas de la madrugada, 
cuando los autobuses de visitantes ajenos han partido de nuevo hacia sus lugares de origen, 
las cruces recuperan algo de su espíritu tradicional y se viven en ellas otra vez los 
momentos que perpetúan la esencia de la celebración. 
 
 

 
 

Mujeres bailando la jota ataviadas con vestimenta tradicional. 
 
 
 

Hoy como ayer, es obligatorio, antes de marcharse de una cruz, felicitar a las 
hábiles creadoras con frases que tienen todo el encanto de lo rutinario: "Que la disfruten 
con salud", "Está (la Cruz) muy fina y muy bonita", "Que la vistan muchos años más" o el 
consabido "Hasta el año que viene, si Dios quiere". Ellas se quitarán importancia 
modestamente y enseguida se lamentarán de que ya son viejas y del escaso entusiasmo que 
parece tener la juventud en continuar la tradición, queja consuetudinaria que se va 
transmitiendo generacionalmente del mismo modo que la sabiduría artesanal y que, sin 
embargo, en los últimos años parece haber adquirido mayor justificación. La participación 
de los jóvenes en la fiesta es cada vez más escasa, y no solo en la confección de las cruces, 



[100] 
 

tarea principalmente reservada por la tradición a las mujeres adultas, sino, lo que resulta 
más preocupante, también en el ritual festivo que acompaña a la celebración. Los modos 
festivos de la sociedad contemporánea se complacen en separar a los jóvenes en lugares 
exclusivos para ellos (botellones, pubs, discotecas), donde resulta imposible la transmisión 
intergeneracional de la tradición y se alimenta un cierto desapego a los ritos íntimos 
heredados de los antepasados. 
 

Mientras, la fiesta sigue en la calle. Hay un gran bullicio entre los que van y 
vienen, esporádicamente se oyen cantos en algún lugar. Cerca de la puerta de la casa donde 
se viste cada Cruz se enciende una hoguera formada por grandes leños, que arderá toda la 
noche. Este fuego sirve de alivio a los transeúntes, que suelen agradecerlo en medio del 
frío nocturno. La hoguera es fundamental, sobre todo, en las cruces exteriores. 
 

Hay en Añora en la actualidad ocho cruces monumentales de granito, ubicadas en 
distintos puntos de la población. También estas se visten para la fiesta, de una forma muy 
similar a las de interior, salvando las proporciones. Antiguamente, su decoración era más 
pobre y descuidada, basada fundamentalmente en macetas de flores y plantas diversas, 
mientras que la cruz-cruz, forrada de tela blanca, se adornaba con grandes rosarios 
artísticamente engarzados. A su alrededor se repetían alegorías rurales, plasmaciones de la 
naturaleza o incluso escenas de inspiración bíblica. En la actualidad, sin embargo, se 
elaboran también exquisitos adornos con materiales nobles expresamente para estas cruces, 
las cuales, dada su grandiosidad, suelen constituir una escenografía deslumbrante: en torno 
a la cruz se crea una estructura arquitectónica con un lenguaje artístico muy elaborado que 
constituye una muestra impresionante de artesanía monumental. La decoración vegetal ha 
desaparecido también en estas cruces y se prefiere ahora la simulación de los elementos 
naturales a través de la confección manual de flores, hojas y ramas enteras. En su entorno 
ha desaparecido cualquier referencia figurativa que no haya sido confeccionada 
expresamente para la ocasión. En los últimos años estas cruces han recobrado con 
brillantez el protagonismo que habían perdido durante décadas en favor de las cruces de 
interior. 
 

Cuando avanza la noche, ya en las primeras horas de la madrugada, los visitantes 
son cada vez más esporádicos. Es ahora el momento de que los vecinos de cada Cruz 
formen su fiesta particular, especialmente los de mayor edad. Unos cantan y otros bailan. 
Las jotas siempre están presentes, pero se repasa todo el repertorio de música popular 
local. Los que llegan de visita de vez en cuando son bien recibidos y no tardan en unirse a 
la fiesta. Ahora se cuentan chistes y chascarrillos y se recuperan viejos juegos infantiles 
casi olvidados. Corre el vino y el aguardiente. Hay que aguantar toda la noche en vela, 
pero no es difícil. Al final, el chocolate a la taza templará los ánimos. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



[101] 
 

 
 

Cruz de Arriba el día de la fiesta (2014) 
 
 

 
 

El candelorio de la Cruz 
 



[102] 
 

6. LA FIESTA DE LAS MUJERES 
 
 

Por alguna razón que ignoramos, todo lo referido a la preparación y realización de 
la fiesta de la Cruz en Añora, en todos sus aspectos, ha quedado exclusivamente en manos 
de las mujeres. Ellas deciden los ornamentos, los confeccionan, determinan el lugar para 
instalarla, son las responsables absolutas de todo lo relacionado con la Cruz y se convierten 
en protagonistas de la noche de la velá. 
 

En el protagonismo de las mujeres en la fiesta de la Cruz de Añora no hay ningún 
componente reivindicativo y la exclusión masculina es, más bien, voluntaria, por la inercia 
de la tradición más que por imposición. La participación privilegiada de la mujer en la 
preparación de la fiesta de la Cruz no debe ser considerado quizás más que como un reflejo 
del papel protagonista que, salvo contadas excepciones, la mujer suele tener en los pueblos 
en todas las manifestaciones religiosas litúrgicas, así como del carácter femenino que 
siempre impregna los aspectos estéticos y más puramente ornamentales de las fiestas. 

 
Entre las significaciones del árbol-mayo destacaba su empleo con un sentido 

amoroso: el árbol solía ser colocado en la puerta de la amada por el mozo que la cortejaba. 
Si consideramos que algunos elementos de esta celebración han pasado a nuestra fiesta de 
la Cruz, no podemos obviar el aspecto amoroso que necesariamente contiene ésta. 
 

De hecho, la noche de la velá constituía antiguamente un tiempo de cortejo. La 
fiesta y el alcohol en la noche propician la desinhibición y facilitan la manifestación de los 
sentimientos amorosos. Abundantes noviazgos se daban a conocer esta noche y las más 
viejas del lugar se inventaban muchos otros cuando un joven sacaba a bailar dos veces a la 
misma moza. La implicación amorosa de la fiesta fue quedando oculta en la medida en que 
fueron desarrollándose las apariencias religiosas, pero no escapó del folklore musical. 
Algunas de las coplas de la Cruz más interesantes, y acaso más antiguas, hacen referencia a 
lo amoroso, aunque, y esto es lo sorprendente, siempre en boca de mujer: 
 

Oh, Cruz santa, dame un novio 
para alivio de mis penas, 
lo mismo da boticario, 
médico que maestro-escuela, 
que tenga mucho dinero 
y que lo quiera la suegra. 

 
Y de todas las formas del folklore musical, la que con más frecuencia presenta un 

contenido amoroso es la jota, que, junto con su variante la seguidilla, es el baile propio de 
la comarca de Los Pedroches y de Añora y acompaña prácticamente a todas sus fiestas 
populares, estando presentes siempre que la ocasión requiere un baile para rubricar 
adecuadamente un encuentro festivo.  
 

La mayor parte de las letras de las jotas responde al concepto de lírica tradicional. 
Sus infinitas coplillas octosílabas (generalmente insertas en una estructura formulística que 
individualiza a cada canto) transmiten, por lo general, una serie de temas muy presentes en 
la lírica amorosa tradicional castellana y andaluza, que en muchos casos se remontan a las 
muwassahas arábigo-andaluzas. Resulta imposible reproducir siquiera una mínima parte de 
sus letrillas, dado que, por la facilidad de su composición, su número es ilimitado en 



[103] 
 

función del ingenio y la espontaneidad de los cantores y danzantes en cada ocasión. 
Cuando el folklore estaba aún vivo, había un gran componente de improvisación en estos 
cantos y se construían estrofas sobre la marcha de acuerdo con el ingenio de los 
participantes en la fiesta. Como en otras manifestaciones del folklore popular, la fijación 
por escrito de las coplas en medios impresos las dota de una perdurabilidad de la que no 
gozan otras muchas, igualmente meritorias, que no recibieron la misma fortuna. 
Reproducimos a continuación algunas de las más populares que se cantan en Añora, sin 
pretender por ello ninguna adscripción geográfica, dado que todas ellas pertenecen al 
repertorio habitual de toda la comarca: 
 

Me tirastes un clavel 
y con el tronco me diste 
viste la sangre correr 
y no te compadeciste. 
 
Anoche a la media noche 
se cayó la media luna, 
se hizo cuatro pedazos 
y en tu cara tienes una. 
 
Eché un limón a rodar 
y en tu puerta se paró, 
hasta los limones saben 
que nos queremos los dos. 
 
Los amores de la sierra 
son amores de fortuna: 
que te quiero, que te adoro 
mientras dure la aceituna. 
 
Dicen que no nos queremos 
porque no nos ven hablar. 
A tu corazón y al mío 
se lo pueden preguntar. 
 
De la Añorita lo quiero 
aunque me cueste más caro 
porque los de la Añorita 
llevan la sal en los labios. 
 
De la Añorita las quiero 
de la Añorita las amo 
porque las de la Añorita 
llevan la sal en los labios. 

 
 
 
 
 
 



[104] 
 

7. LAS CRUCES DE INTERIOR 
 
 

En Añora se visten en la actualidad entre 15 y 18 cruces: entre cinco y ocho de 
interior, las ocho exteriores y dos infantiles. El número se ha mantenido constante durante 
mucho tiempo, debido a que la fijación espontánea de las organizaciones cruceras, 
identificadas por calles, se ha establecido con bastante arraigo, aunque durante los últimos 
años se aprecia el abandono de algunas cruces interiores. Las cruces interiores se han 
vestido los últimos años en la calle Concepción (dos), calle Doctor Benítez (antes en calle 
Galicia o Córdoba), calle Virgen, calle Río Jordán y calle Rastro (antes en Cantarranas). 
Durante muchos años se vistieron también cruces interiores en las calles San Pedro, 
Olivos, Sol, Pedroche y Amargura. Las cruces exteriores se corresponden con sus 
respectivos monumentos de granito instalados en Plaza de San Pedro, calle San Martín, 
calle Virgen, Cruz de Arriba, calle Amargura, Plaza del Consultorio, calle Cantarranas y 
Plaza del Chaparral.  
 
 La cruces infantiles, organizadas por los alumnos de primero y segundo de la ESO, 
son las únicas que no presentan una vinculación con el lugar en el que se visten, puesto que 
en ellas la identificación no es espacial, sino por edades o niveles académicos. La 
implantación de las cruces infantiles data de finales de los años ochenta del siglo XX y 
fueron fomentadas por el colegio de la localidad y por el Ayuntamiento con la doble 
finalidad de inculcar en los más pequeños el amor por la principal tradición festiva local y 
de ayudar económicamente a los viajes escolares de fin de curso. 
 
 
 

 
 

Cruz interior de calle Dr. Benítez (2015) 
 



[105] 
 

 La cruz interior que durante los últimos años se ha vestido en calle Concepción 18 
(y antes en Plaza de la Iglesia o en Plaza de las Velardas), es la todavía popularmente 
conocida como “cruz de la Felisa”, por haber sido durante muños años esta mujer –ya 
fallecida- su alma mater, la crucera principal y un referente indiscutible de la fiesta en los 
últimos cuarenta años. Se mostró siempre como una de las cruces más vanguardistas y 
arriesgadas a la hora de introducir elementos novedosos en la decoración, que 
posteriormente solían ser asumidos por las demás en una leal aceptación de enseñanzas 
magistrales. Su presentación era muy elaborada técnicamente y con frecuencia muy 
impactante en una primera visión, gracias a un efectismo no exento de sustancia. La cruz 
interior de calle Concepción 28, más clásica en su presentación, ofrece también 
habitualmente un elevado nivel de ejecución, al igual que la de calle Dr. Benítez (antes 
calle Córdoba o Galicia), que suelen ofrecer formas muy personales en la disposición y 
elaboración de los ornamentos. En los últimos años ha surgido una nueva cruz, no 
vinculada al lugar donde se ha vestido (sucesivamente en calles Andalucía, Rastro y San 
Pedro), sino mantenida por un grupo de personas jóvenes amantes de la fiesta que buscan 
cada año el alojamiento oportuno y basan su identidad en la del propio grupo de amistades 
que la confecciona. 
  
 
8. LAS CRUCES DE PIEDRA 
 
 

Las cruces de piedra existentes actualmente en el casco urbano de Añora, que 
cobran un protagonismo especial durante la Fiesta de la Cruz de Mayo,  constituyen una 
muestra muy representativa del arte popular religioso y conforman una de las señas 
monumentales más relevantes y singulares de la localidad. Su estilo se corresponde con las 
llamadas “cruces de término”, que se erigían habitualmente en las encrucijadas de 
caminos, en las entradas y salidas de los pueblos, entradas a ermitas y como hitos para 
delimitar los términos o municipios, a pesar de que algunas de ellas tienen en nuestro caso 
un origen diferente. Algunas de las situadas a la entrada de la población o en los cruces de 
caminos tendrían también la función de humilladeros, así llamados porque en ellas los 
viajeros se detenían a rezar una plegaria. Todas ellas  siguen un modelo parecido: 
construidas con el granito autóctono de la comarca, tienen una altura aproximada de tres 
metros, con una sección cuadrada o poligonal y situadas sobre un basamento escalonado. 
 

En el interior del  pueblo se conservan actualmente ejemplares de estas cruces en 
Plaza de San Pedro, calle San Martín, calle Virgen, Cruz de Arriba, calle Amargura, Plaza 
del Consultorio y calle Cantarranas. En 2010 se repuso la que existía antiguamente en la 
Plazoleta del Chaparral y hace pocos años se instalaron dos nuevas en las afueras de la 
localidad, concretamente en el Parque de las Eras y en el camino de la Corredera, esta 
última también en recuerdo de la que hubo en otro tiempo. De otras cruces desaparecidas 
tan solo se guarda ya la memoria, como las que se ubicaban en el Pocito de Don Bartolomé 
del Ejido de Abajo o en la actual calle Noria.  
 

Por tradición oral conocemos la existencia en Añora de un calvario (un conjunto de 
tres cruces monumentales)  en el recinto de la ermita de la Virgen de la Peña, cuya 
presencia hemos podido documentar al menos desde mediados del siglo XVIII, al aparecer 
citado en el Catastro de Ensenada (1753) como lindero de “una pieza de tierra murada 



[106] 
 

[que] confronta a poniente [con] exido de S. Martín, al sur con el calvario”198. Su erección 
pudo deberse, como ya hemos apuntado, a la iniciativa de la cofradía de la Vera Cruz, 
fundada en Añora en la segunda mitad del siglo XVI, siguiendo una costumbre de 
construcción de estos monumentos religiosos en las cercanías de ermitas situadas a la 
entrada de los pueblos, aunque desconocemos en qué fecha concreta se levantó. Dicho 
calvario constituía, además, la estación correspondiente de un Via Crucis penitencial que, 
partiendo de la parroquia de San Sebastián, recorría la calle Iglesia, camino de las Cruces 
(el que va del Tejar de Abajo a la carretera de Pozoblanco) y calles Amargura y Virgen, 
cada una de cuyas catorce estaciones estaba señalada con una cruz monumental de granito 
de las que aún se conservan varios ejemplares, aunque no originales (las de Consultorio, 
Amargura y Virgen).  
 

 
 

Cruz de Cantarranas en los años 70 del siglo XX 
 
 

También desde el siglo XVIII al menos está documentada la llamada Cruz de 
Arriba, según cita del Catastro de Ensenada, cuando, al señalar los linderos de cierta 
propiedad, se alude a la “calleja que va a la cruz de la fuente de Arriba” (en un plano de 
Añora que hemos podido consultar,  realizado por el Instituto Geográfico y Estadístico en 
1888, se llama todavía Camino de la Cruz de Arriba a la actual Calle Noria) . Esta cruz, 
junto con las de San Martín, Cantarranas y la del Chaparral, señalan los puntos cardinales 
(eran “muro”, según decían los antiguos), erigiéndose en su día, por tanto, como cruces 
delimitadoras del casco urbano y su edad podría estar relacionada con la formación del 
pueblo. La cruz de San Pedro, por su parte, señala la entrada de la ermita más antigua de la 
localidad, según era costumbre, y su erección pudiera coincidir con la construcción de la 
propia ermita, que data probablemente de finales del siglo XV. 
                         
198 AHMA, reg. 215, leg. 21, expte. 2. Libro de Haciendas Seglares. 



[107] 
 

 
 

Cruz de San Pedro en los años 70 del siglo XX 
 

 
En el tramo final de la calle Noria (en las proximidades del actual bar del mismo 

nombre) existió también antes de la guerra de 1936 una cruz que había sido erigida en 
memoria de un vecino que murió allí alcanzado por un rayo. Existía la costumbre, al pasar 
por esta cruz, de colocar a modo de ofrenda unas piedrecillas sobre sus escalones, llevados 
por la superstición de que, de no hacerlo así, el peligro de muerte por rayo aumentaría. 
 

Ninguna cruz de las que existen en la actualidad es original e incluso algunas han 
sido reubicadas por razones urbanísticas. Las de la calle Amargura y Virgen pertenecían al 
ya citado antiguo Via Crucis, que continuaba hasta el recinto de la Virgen de la Peña. Las 
catorce cruces que marcaban cada una de las estaciones fueron derribadas “por 
desconocidos”199 en 1932, dentro de la ola de anticlericalismo surgido con el advenimiento 
de la Segunda República, y tan solo años después de finalizada la Guerra Civil se 
repusieron algunas de ellas. Igualmente fue derribada aquel año la cruz del Chaparral200, 
recientemente recolocada. También durante la posguerra se volvieron a colocar en su lugar 
otras cruces que marcaban algún punto señalado de la localidad y las cuatro cruces de 

                         
199 AHMA. Actas municipales. Sesión de 9 de abril de 1932. En el diario La Voz de 3 de septiembre de 
1932 (pág. 5) se da cuenta de la apertura de sumario en el juzgado de Pozoblanco por “daños cometidos 
en Añora al derribar once cruces de la vía pública”. 
200 AHMA. Actas municipales. Sesión de 10 de mayo de 1932 



[108] 
 

término, que asimismo habían sido destruidas durante el conflicto bélico. Tan solo 
conocemos la fecha de reposición de la cruz de la Plaza de San Pedro, gracias a una 
inscripción en relieve que indicaba el año 1952.  
 

Sin embargo, las cruces que existen en la actualidad tampoco son las que se 
erigieron en los primeros años de posguerra, sino que todas ellas han sido sustituidas por 
diversos motivos en los últimos veinte años, siendo por tanto todas las cruces que podemos 
ver en la actualidad de nueva construcción. La de Plaza de San Pedro, que era la más 
artística al presentar, además del año de su erección, algunos elementos decorativos en 
relieve, fue sustituida en 1995. La de Calle Virgen, que ofrecía la singularidad de estar 
formada por una cruz de forja sobre columna cuadrada de granito, fue reemplazada en 
1991 por el modelo convencional que ahora existe. En 1992, por su parte, se levantó en la 
parte baja de la calle Amargura, junto al consultorio médico, una nueva cruz de granito a 
petición de los vecinos en recuerdo de las que, pertenecientes al Via Crucis,  existieron por 
esa zona antes de la guerra. En 2004 se reemplazó la antigua Cruz de San Martín por el 
ejemplar actual. 
 

 
Hombres sentados en el graderío de la Cruz de Arriba. 



[109] 
 

Las cruces de piedra tienen, sin duda, un papel relevante  en los orígenes de la 
Fiesta de la Cruz en Añora, pues ya hemos señalado que las propias cofradías de la Vera 
Cruz en sus actos litúrgicos del 3 de mayo adornaban con elementos vegetales sus ermitas 
o iglesias y celebraban procesiones con destino a humilladeros, calvarios o cruceros de 
caminos a ellas vinculados. La costumbre de adornar estas cruces callejeras con elementos 
casi exclusivamente vegetales se mantuvo hasta hace unos veinte años, pero a partir de 
entonces se comenzaron a “vestir” de forma tan artísticamente elaborada como las de 
interior. La presencia de estas cruces de piedra en las calles de Añora constituye quizás la 
mejor garantía para el mantenimiento futuro de la Fiesta de la Cruz. 
 
 
9. LAS CRUCES POR PROMESA 
 
 

Uno de los aspectos rituales de la fiesta de la Cruz de Añora que ha desaparecido 
ya totalmente de la celebración tradicional es el de las “cruces por promesa”. Se trata de un 
elemento de carácter devocional que durante mucho tiempo ayudó eficazmente al 
mantenimiento de la fiesta, en una época en la que aún no existían los premios instituidos 
por el Ayuntamiento ni la celebración gozaba de la atracción turística que ha conseguido 
en las últimas décadas, sino que el rito se refugiaba todavía en un ámbito más íntimo y 
familiar. 

 
Las promesas son una respuesta religiosa y cultural frente a aquellos 

acontecimientos vitales que el hombre no puede dominar con su propia fuerza o 
conocimiento. La enfermedad, la muerte o los accidentes son manifestaciones cotidianas 
que el ser humano intenta manipular con propuestas de carácter sobrenatural, ofreciendo 
un presente a la divinidad a cambio de un beneficio personal o colectivo. El mecanismo, si 
acaso no resultara eficaz del todo, al menos contribuye a calmar la ansiedad del sujeto que, 
en momentos de gran angustia a causa de la desgracia inminente, se siente incapaz de 
hacer frente de un modo más racional a  los imprevistos de la naturaleza. Se trata de una 
forma común de religiosidad popular que se expresa a través de multitud de acciones, unas 
veces de modo privado y otras públicamente, y que adquiere formas tan diversas como los 
exvotos que cuelgan en muchas iglesias y ermitas o la promesa de asistir a procesiones, 
peregrinar a lugares sagrados, vestir hábitos religiosos, entregar donaciones pecuniarias 
o… vestir cruces.  

 
Las promesas que culminaban vistiendo una cruz tenían muy diversa naturaleza. 

Las había de carácter militar: que mi hijo vuelva sano y salvo de la mili, o del frente, que le 
toque un buen destino. De lucha contra enfermedades existentes: que a mi madre se le 
curen las dolencias de vesícula, que mi sobrino supere estas fiebres. Preventivas: que mi 
niño nazca bien, que mi hermana apruebe los exámenes. Propiciatorias: que me quede 
embarazada, que haya buena cosecha de garbanzos, que a mi primo le salga novia. Las 
necesidades económicas, la falta de trabajo, la incertidumbre frente a acontecimientos de 
promoción personal o cambio de estado, como bodas o destinos laborales, impulsaban 
también a los fieles a formular promesas. Las catástrofes naturales (sequías, plagas de 
langosta, inundaciones) podían ser igualmente motivo de promesas, aunque en estos casos 
solían resolverse en un ámbito más colectivo (procesiones, novenarios, votos, etc.). Los 
destinatarios de las promesas solían ser los santos de devoción local y las Vírgenes 
patronas de cada pueblo, pero en Añora era también frecuente dirigir las peticiones al 
objeto más venerado en su principal fiesta. “Si se cumple lo que pido, este año vestiremos 



[110] 
 

una cruz”. Vestir la cruz sería la materialización de la promesa ante el favor cumplido. El 
sacrificio que se ofrece a cambio del bien recibido. Todo ello bajo una interpretación de la 
adversidad humana en términos creenciales. 

 
Las cruces por promesa solían vestirse en el propio domicilio del demandante y era 

frecuente que todos los objetos y materiales utilizados en ellas procedieran de la propia 
casa o de la familia más cercana. Por lo general, no se requería ayuda ajena, sino que los 
propios implicados se encargaban de todas las operaciones de ornamentación, a veces 
incluso una persona sola era la responsable de todo el trabajo. En estas cruces era habitual 
que solo la familia se encargara de velar la cruz durante toda la noche. Se quería dar al 
cumplimiento de la promesa un carácter íntimo y recogido, ajeno en parte al folklore y 
bullicio que invadía las cruces que no obedecían a esta motivación. 

 
Desde luego, las cruces de aquel tiempo no habían adquirido todavía el virtuosismo 

artístico actual, donde el trabajo artesanal con materiales delicados ha alcanzado cotas de 
pura admiración. Todavía predominaban entonces los adornos vegetales: ramos de flores 
naturales (claveles y gladiolos especialmente) colocados sobre pedestales en hermosos 
jarrones de plata flanqueando la cruz, macetas de helechos, pilistras, cintas o esparragueras 
finas, combinados con grandes pañuelos y mantones de manila armoniosamente dispuestos 
en la decoración de las paredes. El suelo solía cubrirse totalmente de hierbas olorosas, 
principalmente poleo y manzanilla, y no era infrecuente que sobre él se colocaran nidos de 
pájaros auténticos con sus huevos o manojos de espigas secas o recién cortadas, alegorías 
rurales que marcaban una mayor vinculación de la fiesta con sus presumibles orígenes 
paganos. Los llamados “santos de bulto” (imágenes del Corazón de Jesús, de la 
Inmaculada, de santos o ángeles) y hasta animales disecados también formaban parte de la 
decoración, presentando el conjunto un aspecto muy diferente a las cruces de la actualidad. 

 
Las cruces por promesa desaparecieron entre finales de los años 70 y principios de 

los 80 del siglo pasado, coincidiendo con una mayor secularización de la fiesta (en el 
contexto de una progresiva pérdida de los valores religiosos que se fue operando en la 
sociedad española) y de acuerdo también con la paulatina conversión de la tradición 
crucera en fenómeno identitario local y en un poderoso reclamo turístico. En la 
desaparición de las cruces por promesa influyó también notablemente el nivel de 
excelencia alcanzado en el montaje y presentación de las cruces convencionales 
protagonistas de la fiesta, que habían logrado ya una altura de elaboración ornamental 
inalcanzable para una persona sola o para el reducido grupo familiar al que, por su propia 
naturaleza, estaba reservado la confección de las cruces por promesa.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



[111] 
 

10. EL FOLKLORE DE LA CRUZ 
 
 
Temas pasionistas 
 
 

Aunque la temática religiosa es muy frecuente en el folklore tradicional de Los 
Pedroches, por tratarse de un componente consustancial a la mayor parte de las 
celebraciones festivas de la comarca, sin embargo los temas pasionistas están mucho 
menos difundidos que los relativos, por ejemplo, a las vidas y milagros de santos, plegarias 
a la Virgen o, sobre todo, el ciclo navideño. El carácter vitalista de la mayoría de las 
celebraciones populares de Los Pedroches y el escaso desarrollo que, en general, han 
alcanzado aquí los rituales de Semana Santa debe haber influido, sin duda, en que el 
folklore religioso tradicional de la comarca se halle dominado por jubilosos villancicos que 
celebran a ritmo de jota el nacimiento del Salvador en detrimento de las más severas 
composiciones que lloran solemnes la muerte de Cristo.  
 

A pesar de que la fiesta de la Cruz de Mayo conmemora el legendario encuentro de 
la auténtica Cruz de Cristo por parte de Santa Elena, algunas de las coplas que con este 
motivo se cantan en Añora aluden, sin embargo, y dado el objeto del culto, a diversos 
momentos de la Pasión. Por la fecha de la celebración y por la conexión de la fiesta con 
antiguos rituales paganos de corte naturalista, se denomina popularmente mayos a estas 
coplillas, a pesar de que no guardan ninguna relación con los antiguos cantos profanos de 
exaltación amorosa ni tampoco con las composiciones que por esas fechas se dedican 
también a la Virgen. Los mayos de las Cruces son coplas anónimas de fácil elaboración, 
que se cantan alternando con un estribillo fijo y mezclando temas tan diversos como las 
rogativas por una buena cosecha, la expresión del dolor por la muerte de Cristo o la 
petición de un buen novio por parte de las mozas casaderas.  
 

En Añora, dado que la fiesta de la Cruz constituye la principal celebración de todo 
el ciclo festivo local, se ha ido generando a lo largo de los años un corpus de canciones 
tradicionales muy diverso formal y temáticamente, en el que son muy frecuentes, a pesar 
del escaso contenido religioso que hoy rodea a la fiesta propiamente dicha, las alusiones a 
los temas pasionistas. En ellos hay especial referencia, obviamente, a la Cruz en sí misma, 
pero también a sus distintos elementos y a escenas de la Pasión de Cristo, a veces 
mezclados con motivos naturalistas que delatan los componentes paganos que integran la 
fiesta.  

 
La métrica de casi todas estas composiciones es muy simple. Dominan en las 

mudanzas las coplas octosílabas (cuatro versos de ocho sílabas, con los pares rimando en 
asonante y quedando sueltos los impares), que son las que más fácilmente nacen en la 
mente de los espontáneos poetas populares, mientras que los estribillos pueden presentar 
combinaciones variadas de metros cortos. Responden plenamente al concepto de poesía 
tradicional fijado por Menéndez Pidal: una poesía tan arraigada como propia en la 
memoria de los recitadores, que estos, al repetirla, la modifican y rehacen de acuerdo con 
su propio criterio, participando espontáneamente de la autoría de cada composición, 
constituyendo esta reelaboración continua la verdadera esencia de lo tradicional201. Sobre 
esas coplas sencillas transmitidas oralmente actúa de modo implacable, con mayor o 
                         
201 Ramón Menéndez Pidal, "Poesía popular y poesía tradicional en la literatura española", en Los 
romances de América y otros estudios, Espasa Calpe, Madrid, 1972 (7ª), págs. 52-87,  págs. 73-74.  



[112] 
 

menor fortuna y variedad de resultados, ese autor legión que las mantiene en continua 
transformación y, por tanto, eternamente vivas. Por ello, resultaría ociosa ahora cualquier 
divagación sobre su origen geográfico y autoría, bastando la consideración de estimarlas 
tradicionales de Añora porque aquí se han cantado durante generaciones y se conservan 
aún todavía hoy vivas, si bien a duras penas, como parte de su folklore autóctono. 

 
Conviene señalar que en el corpus de canciones de la Cruz de Añora que podemos 

consultar en algunas publicaciones se incluyen textos que obviamente no pertenecen a la 
tradición local de Añora y nunca se han cantado en la fiesta de la Cruz, aunque alguna 
informante así lo haya hecho llegar circunstancialmente al investigador de turno. Muchas 
letras erróneamente atribuidas a la fiesta de la Cruz pertenecen en realidad a cancioneros 
litúrgicos, misales o repertorios religiosos generales, que, fragmentadas y a veces 
gravemente alteradas, han sido referidas ocasionalmente como propias a los estudiosos del 
folklore. El cancionero tradicional de la Cruz en Añora es, en realidad, muy reducido: la 
mayoría de las coplas que se le atribuyen o bien son creaciones recientes (que han tenido la 
fortuna de perdurar en la escritura por habérselas cantado su creador al investigador) o bien 
pertenecen a otros ciclos festivos (Semana Santa, Auroras, Villancicos, Carnaval) o 
directamente a la liturgia de los oficios religiosos. 
 

Véase a continuación una pequeña muestra con algunos de los temas pasionistas 
presentes en el folklore tradicional de la fiesta de la Cruz de Añora.  
 

a) La Cruz: 
Aunque fuistes el verdugo 
por infieles construido, 
por Aquel que en ti murió 
te veneran los nacidos. 
 
b) El Crucificado: 
Clavado de pies y manos 
Jesús está en un madero. 
No murió por sus pecados, 
que murió por los ajenos. 
 
c) Jesús Nazareno. 
¿Qué es aquello que reluce 
por aquel campo florido? 
Es Jesús el Nazareno 
que viene de ver los trigos. 
 
d) Jesús ajusticiado. 
¿Por qué lleváis a Jesús, 
el mejor de los nacidos, 
al suplicio de la Cruz 
entre sayones metido?. 
Lo lleváis ajusticiado 
¿qué delito ha cometido? 
 
 
 



[113] 
 

e) Las llagas. 
Oh, Cruz Santa, dulce leño 
donde Cristo Dios murió 
con cinco llagas abiertas 
por salvar al pecador. 
 
f) Via Dolorosa. 
Esta Santísima Cruz 
que vemos con tanto adorno 
fue la que llevó Jesús 
el Viernes Santo en sus hombros. 
 
g) Jesucristo Redentor. 
Bendita mil veces seas 
Cruz amada, Cruz en paz 
donde Jesús con su sangre 
redimió a la humanidad. 
 
h) La Ascensión 
El día de la Ascensión 
cuando Cristo subió al cielo 
estaba la manzanilla 
florida como el romero. 

 
 
Temas profanos 
 
 

La noche de la velá, con sus muchas horas de oscuridad, exigía imaginar 
entretenimientos con los que aguardar hasta la madrugada. Era el momento de los bailes, 
los corros y los juegos intergeneracionales, la ocasión propicia para recordar y transmitir a 
los más jóvenes el caudal tradicional de conocimientos folklóricos que los mayores 
atesoraban todavía en su memoria ya frágil. En fiestas como esta de la Cruz se creaba el 
entorno y las circunstancias precisas para proceder a esa azarosa y principal tarea de la 
transmisión oral, un ejercicio de responsabilidad con el pasado de los pueblos que 
antiguamente se ejercía de modo natural, inconsciente, pero certero.  

 
Hoy las circunstancias lúdicas y festivas que rodean la celebración de la Cruz han 

cambiado y, en el aspecto que ahora nos ocupa, lo han hecho radicalmente. En la 
actualidad, la convivencia intergeneracional en la fiesta es muy rara, con lo que desaparece 
la posibilidad de transmitir los saberes tradicionales. El baile y el canto de la jota, 
elementos principalísimos del folklore local y comarcal, han prácticamente desaparecido 
hoy día y apenas unas cuantas memorias recuerdan ya las letrillas picantes y jacarandosas 
que entonaban frescas y alegres las pandillas juveniles de antaño. Ahora, apenas tres o 
cuatro estrofas alcanzan a recordarse, siempre las mismas, y cada vez se escuchan menos 
en las calles de Añora la noche de la Cruz. Asimismo, los corros y danzas tradicionales de 
grupo (Los cordones, A la flor del romero, El sombrero volando viene…) han dejado 
drásticamente de practicarse y resulta extraño que niños y jóvenes los conozcan siquiera, 
pues no pertenecen al universo de sus referencias lúdicas. Tan solo unas cuantas coplillas 



[114] 
 

emparentadas temáticamente con la celebración de la Cruz han conseguido conservarse, no 
sin dificultad, y mantenerse como único referente folklórico de la fiesta. 
 

Se trata, de nuevo, de coplas octosílabas con los versos pares rimados que repiten 
un único estribillo, la expresión tradicional más típica del folklore noriego: 
 

Mayo, mayo, mayo 
bienvenido seas, 
para trigos y cebadas,  
caminitos y veredas. 
Mayo, mayo, mayo 
bienvenido seas. 

 

 
 

Cruz interior (2006) 
 
 

Las estrofas aluden a gran diversidad de motivos: agrarios, amorosos o sobre la 
propia cruz. Resulta imposible determinar el origen o autoría de estas letras, pero, en 
general, por su propia formulación, deben ser mucho menos antiguas de lo que 
habitualmente se presume. Lo más lógico es pensar que la mayoría son creaciones 
particulares, muchas veces surgidas espontáneamente en el fragor de la fiesta, que por 
diversas circunstancias se han incorporado al legado de la transmisión oral del mismo 
modo que muchas otras se han perdido en el mismo proceso. Su valor es más etnológico 
que literario, por cuanto reproducen las inquietudes de los vecinos en un momento dado y, 
precisamente por ello, su renovación ha sido constante, ajustada a las circunstancias de 



[115] 
 

cada momento, aunque unas cuantas hayan logrado sobrevivir a varias generaciones y se 
hayan convertido en representativas. Veamos algunos ejemplos: 
 

1) “Mayo, mayo” 
 
A esta santísima Cruz 
le venimos a cantar 
que no se coman las ratas 
las pipas del melonar. 
 
Estribillo: 
Mayo, mayo, mayo 
bienvenido seas, 
para trigos y cebadas 
caminitos y veredas. 
Mayo, mayo, mayo, 
bienvenido seas. 
 
A esta santísima Cruz 
le venimos a cantar 
que no se coman los grillos 
los trigos ni las cebás. 
 
A esta santísima Cruz 
le venimos a cantar 
que nos dé un montón de trigo 
y otro tanto de cebá, 
las habas y los garbanzos 
que no se queden atrás. 
 
A esta santísima Cruz 
vestida de tantas partes 
Dios le de mucha salud 
para repartir los trastes. 
 
En el fondo de una nube 
se ha presentado una cruz 
que se vista el 3 de mayo 
que lo ha mandado Jesús. 

 
 
2) “Oh, Cruz santa” 
 
Oh, Cruz Santa, dame un novio 
para alivio de mis penas. 
Lo mismo da boticario 
médico que maestro escuela, 
que tenga mucho dinero 
y que lo quiera la suegra. 
 



[116] 
 

Oh, Cruz Santa, qué bonita 
que te han vestido este año. 
Si no te llevas la palma 
será culpa del jurado. 
 

 
11. HISTORIAL DE PREMIOS 
 
 

En los años setenta del siglo pasado el Ayuntamiento instituyó un concurso de 
cruces con premios en metálico a las mejor elaboradas y subvenciones a todas las 
participantes  (“premios de consolación”), con la intención de fomentar la fiesta y animar a 
las cruceras en la dura tarea de su confección. El premio en metálico nunca cubrió los 
gastos requeridos para la elaboración de la Cruz, pero el estímulo actuó como impulsor de 
la creatividad por el mero hecho de obtener el reconocimiento oficial (“la palma”, según se 
decía antiguamente) y la supremacía sobre las demás.  

 
A lo largo de los años, la composición del jurado ha ensayado diferentes fórmulas 

que nunca han estado exentas de críticas y acusaciones de parcialidad hacia uno u otro 
lado. Inicialmente fueron miembros del jurado los concejales de la corporación municipal, 
con las previsibles quejas populares sobre su escasa neutralidad; luego se nombró a 
personas forasteras, seleccionadas por su conocimiento de la labor artística y la tradición, 
buscando así la objetividad de quien no está implicado familiar o emocionalmente con 
ningún grupo participante, pero también se les censuró su desconocimiento de los 
auténticos entresijos del arte de vestir cruces. Formulas mixtas tampoco agradaron a nadie. 
Las decisiones de los jurados se discuten siempre de forma apasionada y, como ocurre en 
cualquier deliberación vinculada a la subjetividad, resulta imposible contentar a todos sea 
cual sea la sentencia. Buscando la mayor equidad en el juicio y, sobre todo, hacer recaer en 
las mismas cruceras la decisión de determinar cuál es la mejor creación, de forma que la 
responsabilidad del fallo recaiga sobre las propias autoras, finalmente se acordó que el 
jurado del concurso estaría formado por una representación de cada una de las cruces 
participantes. De este modo, cada miembro del jurado reparte los votos entre todas las 
cruces competidoras, excepto la suya propia. La fórmula no ha eliminado las quejas sobre 
el resultado del fallo del jurado, siempre sometido a discusión como parte integrante de la 
tradición, pero se ha demostrado hasta el momento como el modelo más eficaz y menos 
problemático para la resolución del certamen. 

 
El fallo del jurado se da a conocer de madrugada en un acto multitudinario que 

tiene lugar en la Casa de la Cultura. Hacia las cinco de la mañana del domingo, después de 
toda una noche de fiesta y celebración, representantes de todas las cruces acuden a emitir 
su voto junto a una gran cantidad de vecinos que quieren conocer de primera mano las 
cruces vencedoras en cada edición. Se votan separadamente las cruces interiores, las 
exteriores y las infantiles, de forma pública, sin que falten ruidosas muestras de aprobación 
o rechazo hacia los votos concedidos. El acto concluye con la entrega de los premios en 
metálico y las placas conmemorativas ofrecidas por empresas y asociaciones 
colaboradoras, y entonces, no obstante las discrepancias que hayan podido surgir en el 
proceso, todos aceptan el fallo emitido y respetan el veredicto de la mayoría. 

 
En la siguiente relación ofrecemos la lista de las cruces ganadoras en las categorías 

de interior y exterior durante las últimas décadas. 



[117] 
 

  
Año Cruces Interiores Cruces Exteriores 
1993 1) Sol, 18 

2) Concepción, 30 
3) Cantarranas, 6 
4) Galicia, 6 

 

1) Plaza San Pedro 
2) Calle Virgen y Cruz de Arriba 
3) Calle San Martín 

1994 1) Galicia, 6 
2) Concepción, 28 
3) Sol, 16 
4) Cantarranas, 6 

1) Calle Virgen 
2) Consultorio 
3) Cruz de Arriba 
4) Plaza San Pedro 

 
1995 1) Concepción, 8 

2) Sol, 18 
3) Galicia, 6 y Cantarranas, 6 

1) Plaza San Pedro 
2) Cruz de Arriba 
3) Calle Virgen 
4) Calle San Martín 

 
1996 1) Sol 

2) Galicia 
3) Concepción, 8 
4) Concepción, 30 

 

1) Plaza San Pedro y Calle San 
Martín 

2) Calle Virgen 
3) Plaza Cantarranas 

1998 1) Sol y Concepción, 8 
2) Concepción, 28 
3) Galicia, 6 

1) Calle Virgen 
2) Plaza San Pedro 
3) Consultorio 
4) Calle Amargura  

 
2000 1) Olivos, 15 

2) Concepción, 28 
3) Concepción, 2 
4) Galicia, 6 

 

1) Calle Virgen 
2) Calle Amargura 
3) Calle San Martín y Plaza San 

Pedro 
 

2003 1) Olivos, 21 
2) Plaza de la Iglesia 
3) Concepción, 28 

 

1) Calle San Martín 
2) Calle Virgen 
3) Plaza San Pedro 

2004 1) Plaza de la Iglesia 
2) Córdoba, 21 
3) Concepción, 28 y Virgen, 

43 
 

1) Plaza San Pedro 
2) Calle Amargura 
3) Cruz de Arriba 
4) Consultorio 

2005 1) Olivos, 21 
2) Plaza de la Iglesia 
3) Concepción, 28 
4) Córdoba, 21 

 

1) Calle San Martín 
2) Plaza San Pedro y Calle Virgen 
3) Cruz de Arriba 



[118] 
 

2006 1) Plaza de la Iglesia 
2) Calle Concepción 
3) Calle Córdoba 
4) Calle Rastro 

1) Calle Amargura 
2) Calle San Martín 
3) Plaza San Pedro 
4) Cruz de Arriba 

2007 1) Concepción, 28  
2) Concepción 18 y Virgen 
3) Río Jordán 

A causa de los destrozos producidos 
por la tormenta desarrollada durante 
la tarde del sábado, el Ayuntamiento 
decidió este año suspender el 
concurso de cruces exteriores y 
conceder a todas un simbólico 
primer premio, repartiendo entre 
ellas a partes iguales el dinero 
destinado a premios. 
 

2008 1) Concepción, 18 
2) Virgen 
3) Dr. Benítez y Concepción, 

28 
 

1) San Pedro y Virgen 
2) Cruz de Arriba 
3) San Martín 

2009 1) Concepción, 18 y 
Concepción, 28. 

2) Andalucía. 
3) Rastro. 

 

1) Cruz de Arriba 
2) San Martín 
3) San Pedro 
4) Virgen 

2010 1) Rastro 
2) Concepción, 18, 

Concepción, 28 y Dr. 
Benítez, 26 
 

1) San Pedro 
2) Cruz de Arriba 
 

2011 1) Concepción, 18 
2) Dr. Benítez, 26 
3) Concepción, 28 
4) Rastro 

 

1) San Pedro 
2) Cruz de Arriba 
3) San Martín 
4) Consultorio 

2012 1) Concepción, 18 
2) Concepción, 28 
3) Dr. Benítez, 26 
4) Rastro 

 

1) Cantarranas 
2) San Pedro 
3) San Martín 
4) Virgen y Cruz de Arriba 

2013 1) Concepción, 28 
2) Dr. Benítez, 26 
3) Concepción, 18 y Rastro 

1) Cantarranas 
2) San Pedro 
3) Cruz de Arriba 
4) Chaparral y Virgen  

2014 1) Dr. Benítez, 26 
2) y 3) Concepción, 18 y 

Concepción, 28 
(empatadas). 

4) San Antonio. 

1) San Martín 
2) Chaparral 
3) San Pedro 
4) Cantarranas 



[119] 
 

2015 1) Rastro 
2) Dr. Benítez, 26 
3) Concepción, 28 
4) Virgen 

 

1) San Pedro 
2) Chaparral 
3) Cantarranas 
4) Virgen 

2016 1) Concepción, 28 
2) y 3) Concepción, 16 y 

Rastro (empatadas). 
      4) Dr. Benítez, 26 
 

1) San Pedro 
2) Virgen 
3) Chaparral 
4) Amargura 

2017 1) San Pedro, 4 
2) Concepción, 28 
3) Concepción, 16 
4) Doctor Benítez, 26 
 

1) San Pedro 
2) San Martín 
3) Cantarranas 
4) Cruz de Arriba y Virgen 

 
 
 
12. POETAS EN LAS CRUCES DE AÑORA 
 
 

La extraordinaria capacidad de excitación sensorial que posee la Fiesta de la Cruz 
de Añora no ha pasado desapercibida precisamente para quienes tienen como oficio la 
búsqueda eterna de la belleza a través de la palabra. Poetas de nuestra tierra y de toda 
España han acudido a la llamada inapelable de una celebración que contiene altas dosis de 
seducción y misterio, de emoción y ternura, de verdades e incertidumbres. Vamos a 
repasar en este apartado final algunos de los testimonios que autores destacados de 
nuestras letras han plasmado en su obra tras visitar las cruces de Añora, entendiendo que la 
palabra autorizada del poeta concede a este ritual de enigmas la certeza de la transmisión 
inmemorial, al unirse en un mismo punto la búsqueda y el hallazgo, la pregunta y la 
respuesta, el caminante y el camino.  

 
En 1997 fueron invitados por la Mancomunidad de Municipios de Los Pedroches 

algunos de los poetas españoles más relevantes de ese momento para realizar una visita a 
varios pueblos de la comarca, con el compromiso de plasmar luego unas impresiones de lo 
vivido y lo sentido durante su estancia en Los Pedroches que fueron publicadas finalmente 
en un pequeño librito muy poco difundido202. Uno de ellos, el poeta leonés Antonio 
Colinas, natural de una tierra bañada en ritos ancestrales, escribió tras su visita a las Cruces 
de Añora:  

 
He visto pocas tierras tan reales, pero, a la vez, en noches mágicas también he visto 
cómo en portales y plazas se extendían velos de otros mundos, signos de otros 
mundos, transparencias de sueños imposibles, blancuras nunca vistas. Son los 
signos y los símbolos de las cruces de Añora: misterio en el misterio203. 

 

                         
202 1ª Encina Literaria en Los Pedroches, Mancomunidad de Municipios de Los Pedroches, Hinojosa del 
Duque, 1999. 
203 Ibídem, pág. 12. 



[120] 
 

Antonio Colinas, precisamente, realizó el pregón de la fiesta de la Cruz en 1998, 
inaugurando una práctica que luego no tuvo continuidad. En su intervención, publicada en 
la Revista de Feria de ese año, dijo: 

 
No es bueno dormir en las noches sagradas; no es bueno dormir cuando se es 
consciente –como vosotros lo sois- de lo trascendente. Por eso, os mantenéis en 
vela, vais en la noche de las luminarias de una cruz  a otra cruz, de una casa a otra 
casa, de un corazón a otro corazón. Y compartís los dulces, compartís las canciones 
y el baile, compartís la palabra. El mundo vuelve a estar así bien hecho para los 
humanos, pues en la noche de los problemas o de las dificultades que cada cual 
tenemos, sembráis la armonía con la convivencia, unificáis lo terrestre y lo celeste, 
lo pagano y lo cristiano, el folklore (de origen y sentido sagrado) y la 
contemplación. 

 
El gaditano Antonio Hernández, por su parte, manifestó la sorpresa que le causó la 

celebración noriega con estas palabras:  
 

para mí la representación de mayo será ya siempre Añora y sus cruces de granito 
revestidas de tules y gasas, de muselinas, lentejuelas y papeles en una suerte de 
artificio espiritual al que le pone un acento la noche con sus luminarias de 
encendido silencio y las rondallas articulando el dédalo de calles con un fluido 
musical, río de notas en el que conviven la Virgen de la Peña y San Martín, el 
campo como una despensa  a veces reacia a ofrecerse, y toda una crónica de 
vicisitudes diarias como un periódico nocturno de devociones204. 

 
El poeta salmantino José Luis Puerto, impresionado por un ritual cuajado de 

enigmas, destaca el componente artístico de la elaboración formal y el complejo entramado 
de significados ocultos que subyacen bajo la fiesta:  
 

Cruces a cielo abierto y en recintos cerrados. Cruces de los barrios y cruces de las 
familias, de los vecinos. Y, en todas, la omnipresencia deslumbrante de lo blanco: 
en la iluminación, en las telas y cortinajes, en los paneles, en las sogas. Un blanco 
cegador, que nos lleva a simbolismos contrapuestos: lo que, de tan claro, ciega 
(pasión, muerte) y lo que deslumbra, lo que ilumina (salvación). Un juego de 
contrarios muy barroco, como toda la ornamentación y la puesta en escena de cada 
una de las cruces205.   
 
Y el cordobés Antonio Rodríguez Jiménez resume sus sensaciones en cuatro 

pinceladas impresionistas: “Resplandor, blancura a borbotones, perfección celestial, 
bondad”206. 
 

El burgalés Ángel Rupérez se dejó atrapar inicialmente por el poder evocador del 
fuego que arde delante de cada cruz:  

 
Me acompañó toda la noche, me persiguió 
el amargo olor de las hogueras en la noche 
y la visión de las encinas quemándose en el fuego  

                         
204 Ibídem, pág. 23. 
205Ibídem, págs. 30-31. 
206 Ibídem, pág. 40. 



[121] 
 

me hizo concebir lejanamente un paraíso,  
un incierto paraje que se abrió para mí 
con el vago resplandor de una vaga memoria207.  
 
Luego, tras vivir la experiencia transformadora que supone la entrega por primera 

vez al universo de la fiesta, convirtió su vivencia en melancolía:  
 

Yo viví una vez, puesto que lo vi y lo recorrí, el espectáculo popular de las cruces 
de mayo en el pequeño pueblo de Añora (…). Era de noche, ardían las hogueras 
fastuosas de encinas, lucían las luces de los altares esplendorosos, la hospitalidad se 
convirtió en la ley más que humana esa noche, y la fiesta parecía también una 
forma oculta pero necesaria de oración. Parecía que rezábamos sin saber que lo 
hacíamos, y también parecía que celebrábamos misteriosas inocencias volcadas 
ingenuamente en la llamada de la luz definitiva que un día tendrá que venir.208 

 
También los autores de nuestra tierra han respondido con hermosos escritos a la 

sorpresa inconmensurable que significa el encuentro con el misterio de las cruces de 
Añora. El poeta villaduqueño Alejandro López Andrada plasmó, en uno de los artículos 
que componen su libro Balcón del valle (1992),  el desconcierto que amenaza a cualquier 
escritor cuando se enfrenta a la imposible tarea de traducir con palabras las impresiones 
recibidas en la noche de la velá:  
 

Hay ocasiones en la vida que suelen faltar las palabras para nombrar acertadamente 
aquello extraordinario, fuera de lo común, que, de repente, se presenta ante 
nuestros ojos (…). No existen adjetivos ni sustantivos adecuados para expresar la 
mágica espiritualidad, la atmósfera sobrenatural, divina, que envuelve a esta fiesta 
bellísima y peculiar209. 

 
La poeta pozoalbense Rafaela Redondo en su libro Memoria de las estaciones 

(2005) incluye un poema titulado “Que por mayo era, por mayo” en el que, a partir del 
famoso romance, vincula las cruces de Añora al despertar general de la naturaleza que trae 
consigo la estación florida y destaca la identidad cultural entre el árbol y la cruz:  
 

Árbol. Bien venido seas. 
De las ramas de abril 
colgadas, nubes blancas 
abren el camino a mayo. 
Cantan el ruiseñor y la calandria. 
Árbol. Bien venido seas. 
Añora, privilegiada 
Y llega. 
¡Huso que el viento deshila! 
¡Portal de blanca luz! 
¡Cruz vestida, el alba espera! 
Y llega. 
Árbol. Bien venido seas. 

                         
207 Ibídem, pág. 44. 
208 Ibídem, págs. 54-55. 
209 Alejandro López Andrada, Balcón del Valle, Caja Provincial de Ahorros de Córdoba, Córdoba, 1992, 
pág. 139. 



[122] 
 

Añora, privilegiada210. 
¡Cantad, cantemos! 

 
Finalmente, la poeta jarota Juana Castro publicó en 2006 un artículo en el diario 

Córdoba en el que comparaba la emoción sentida al contemplar el paisaje natural de los 
cerezos florecidos en el Valle del Jerte con la experimentada al visitar la blancura 
resplandeciente de las cruces de Añora:  
 

Los cerezos del Jerte en la provincia de Cáceres y las cruces de Añora en Los 
Pedroches -dos tierras, dos paisajes todavía por descubrir-, deslumbran en la 
primera mirada, en ese primer descubrimiento -da igual que ya los hayas visto, que 
las vieras el año pasado y el otro y el otro-, deslumbran y hacen enceguecer hasta 
que los ojos, el cuerpo, el ánimo -que no pueden permanecer en constante estado de 
éxtasis-, bajan la guardia y acaban pareciendo naturales, cosa normal. El arte imita 
a la naturaleza o la naturaleza imita al arte. Y en la impresión humana la belleza, la 
artística y la natural, se dan la mano, se confunden. ¿Por qué extraña asociación -
estética, sensorial, sentimental- las ramas blancas de los cerezos se asociaron en mí 
con las cruces de Añora? La naturaleza es tan prodigiosa que a veces se acerca a lo 
artificial, y el arte, o la artesanía artística, construye algo cuya esencia le viene 
dada, por sabida y vivida, desde lo hondo, desde lo ancestral hecho carne y mirada. 
Cuando se produce el milagro de la asociación-evocación entre naturaleza y arte, 
arte y naturaleza, es porque los seres humanos hemos recorrido un largo camino, 
hemos construido lo que parecía imposible, hemos convertido lo particular en 
universal211. 

 

 
Cruz interior de 2012 

                         
210 Rafaela Redondo Fernández, Memoria de las estaciones, Ayuntamiento de Pozoblanco, Pozoblanco, 
2005, pág. 46. 
211 Juana Castro, “Cruces blancas del Jerte”, Córdoba, 22 de abril de 2006. 



[123] 
 

IV 
LA VIRGEN DE LA PEÑA Y SAN MARTÍN 

 
 
 
 
 
1. EL CULTO A LOS SANTOS EN LOS PEDROCHES 
 
 

Ya hemos anotado que el cristianismo arraigó con presteza en estas tierras y que 
desde finales del siglo III existía en Los Pedroches una importante comunidad cristiana, 
como lo demostraría la asistencia al concilio de Elvira del presbítero Eumancio, procedente 
de Solia, emplazamiento aún no definitivamente localizado, pero al que la arqueología 
sitúa sin dudas en esta comarca. Luego, tras la destrucción de la infraestructura eclesiástica 
que se produjo como consecuencia del dominio musulmán, el sentimiento cristiano 
resurgió enseguida y ya en 1189, cuando todavía parte de la comarca no había sido quizás 
reconquistada, se cita lo que suele considerarse el primer topónimo mariano cordobés: el 
villar de Santa María en El Guijo. Desde el siglo XIII se multiplican las manifestaciones de 
religiosidad popular en todo el territorio cordobés, alentadas entonces por la jerarquía 
eclesiástica como modo eficaz de afianzar los avances de la reconquista cristiana. De esta 
época datan, por ejemplo, un conjunto de seis imágenes románicas de influencia 
castellano-leonesa encontradas en 1955 en uno de los muros de la ermita de la Virgen de 
Guía de Villanueva del Duque. Se trata de dos imágenes marianas, la Virgen de Guía y la 
Virgen Niña, y cuatro tallas de santos: Santa Lucía, San Mateo, San Blas y San Juan 
Bautista. Este hecho, además de confirmar la pronta reimplantación en Los Pedroches de 
las creencias cristianas, nos avisa del temprano culto que en la comarca se rindió a los 
santos, culto mantenido y aumentado a través de los siglos a pesar de la tendencia general 
de traspaso de devociones de los santos a María y a Cristo experimentado desde el 
principio de la Edad Media hasta hoy. 
 
 En efecto, se sabe que en la España visigoda la devoción popular se centraba 
preferentemente en los cuerpos y reliquias de santos, pero a partir del siglo XI comienza a 
desarrollarse con mayor pujanza el culto a María, hasta el punto de que en la actualidad el 
predominio de los santuarios marianos con respecto al de los dedicados a santos resulta 
abrumador: por ejemplo, W. A. Christian212 cuenta 279 santuarios comarcales o regionales 
dedicados a María frente a 48 dedicados a santos. La devoción a las imágenes de Cristo es 
algo más tardía que la mariana y se aceleró sobre todo a partir del siglo XV. El avance de 
los cultos a María y a Cristo en detrimento del de los santos se explica como consecuencia 
de la voluntad de la Iglesia, especialmente a partir del siglo XIII, de fomentar el culto hacia 
devociones más universales y restringir las tendencias localistas213. Ello se plasmó 
gráficamente en el cambio de advocación de numerosos santuarios, cuyo santo titular era 
reemplazado por María o Cristo, especialmente desde el siglo XIX, cuando debido a los 
avances científicos disminuyó la utilidad protectora, generalmente contra las 
enfermedades, para la que los santos se habían venido empleando, a lo que se sumaba la 

                         
212 William A. Christian, "De los santos a María: panorama de las devociones a santuarios españoles 
desde el principio de la Edad Media hasta nuestros días", en Temas de Antropología Española (Ed. 
Carmelo Lisón Tolosana). Akal, Madrid, 1976, págs. 49-105, pág. 53. 
213 Ibídem, pág. 60. 



[124] 
 

política general de la Iglesia de concentración de devociones en las figuras de Cristo y 
María como respuesta a la Revolución Francesa y a la decadencia de la fe que acompañó a 
los progresos de la industrialización214.  
 
 En Los Pedroches conocíamos algunos casos notorios de reemplazo en la 
titularidad de una ermita. Por un lado la de Santa Brígida de Hinojosa del Duque, que 
desde el último tercio del siglo XVIII verá desplazada la advocación originaria por la del 
Santísimo Cristo de las Injurias, después de que una imagen del Cristo crucificado fuera 
encontrada en 1734 a sus puertas. El culto a la nueva imagen alcanzó pronto un gran 
desarrollo no solo en la comunidad de Hinojosa sino en toda la comarca, hasta el punto de 
que ya en 1787 Sancha de Velasco215 pudo escribir en uno de sus pliegos: "Y son tantos 
los milagros,/ las gracias y los portentos/ que aqueste Señor ha obrado,/ con vecinos, y 
Estrangeros,/ que a su numero no alcanzan/ del guarismo los conciertos". Constituiría un 
caso prototípico de ermita que, gracias a la devoción popular atraída por el poder 
milagroso de la imagen titular, llega a convertirse en santuario, según la terminología de 
Christian. Por otro lado, la emita de Santa Ana de Dos Torres  pasó a denominarse de 
Nuestra Señora de Loreto desde finales del siglo XVIII. El cambio de nombre es aquí más 
llamativo, por cuanto la imagen de la Virgen había llegado a la localidad en el siglo XVI y 
fue creciendo en importancia paulatinamente hasta convertirse en la de mayor atracción 
devocional desde mediados del siglo XIX216. El cambio de denominación de la ermita 
pudo haberse hecho efectivo con motivo de una reedificación de la misma que según 
Ramírez de las Casas-Deza217 se llevó a cabo en 1767 y que habría sido consecuencia de la 
importancia que habría alcanzado ya en la localidad este culto mariano. Un nuevo ejemplo 
histórico en el cambio de denominación de una ermita, completamente olvidado tanto en la 
memoria colectiva como en las fuentes bibliográficas, será, como veremos, el de la actual 
ermita de la Virgen de la Peña de Añora, que hasta mediados del siglo XVIII se llamó 
ermita de San Martín.  
 
 A pesar de la existencia de estos casos de cambio de denominación y de constituir 
uno de ellos el objeto de nuestro estudio, hemos de reconocer que el número de iglesias y 
ermitas dedicadas a santos en Los Pedroches es muy superior al de consagradas a 
advocaciones marianas o de Cristo. Con intención meramente orientativa, veamos cuál 
sería a mediados del siglo XIX la proporción de ermitas dedicadas a unos y otros en los 
diecisiete pueblos218 de la comarca según los datos que nos proporciona Ramírez de las 
Casas-Deza219: 
 

 Santos María Cristo 

Parroquias 13 3 1 

Ermitas 38 14 6 

Total 51 17 7 

 
                         
214 Ibídem, pág. 79. 
215 Sancha de Velasco, M.: Romances de ciego, Ediciones Solienses, Añora, 1993, págs. 21-22. 
216 Juan Agudo Torrico: Las hermandades de la Virgen de Guía en Los Pedroches, Caja Provincial de 
Ahorros de Córdoba, Córdoba, 1990, pág. 131. 
217 Casas-Deza, Corografía, tomo I, pág. 39. 
218No se incluye Cardeña, que hasta 1930 fue una aldea de Montoro. Torremilano y Torrefranca se 
unieron  para formar Dos Torres en 1839, pero Casas-Deza los considera todavía municipios separados. 
219Se excluyen las completamente arruinadas y las pertenecientes a conventos y hospitales. 



[125] 
 

 Siempre según los datos que este autor ofrece, San Sebastián, con dos parroquias y 
ocho ermitas, y San Gregorio, con seis ermitas, serían los santos más venerados en Los 
Pedroches, seguidos por Santa Ana con dos parroquias y tres ermitas, Santiago con dos 
parroquias y una ermita y San Bartolomé con tres ermitas. El recuento de iglesias como 
índice de popularidad de un determinado santo resulta, sin embargo, engañoso, pues nos 
consta que santos que no poseen ninguna ermita en la comarca reciben mayor culto que 
algunos de los citados. Tal es el caso de San Isidro, que solo tiene ermita en Hinojosa, pero 
cuya fiesta se celebra al menos en once localidades de la comarca, y San José, quien, aun 
sin ermitas, recibe culto en seis poblaciones.  
 
 Un fenómeno muy llamativo del culto a los santos en Los Pedroches lo constituyen 
los patronazgos. Aunque la mayoría de los pueblos de la comarca tienen a alguna 
advocación de la Virgen como patrona, en casi todos los casos ese patronazgo es 
compartido por algún santo destacado en la localidad. El fenómeno de los patronazgos, que 
comenzó a tener un relieve significativo a partir del siglo XIV, con motivo de los trágicos 
brotes de peste que entonces se manifestaron, se mantuvo en auge hasta el siglo XIX 
alimentado por las frecuentes epidemias de cólera, fiebre amarilla, tifus o plagas de 
langosta que se fueron sucediendo. Se construyeron entonces muchas ermitas dedicadas a 
santos y se formularon y renovaron votos en amparo de auxilio ante las evidencias de la 
catástrofe. El fenómeno provocó la especialización de ciertos santos en determinadas 
catástrofes, como es el caso de San Sebastián contra la peste y San Gregorio contra las 
epidemias agrícolas de langosta o pulgón, pero lo habitual era que cada pueblo recurriera 
en sus súplicas a algún santo que ya era venerado desde antiguo en la localidad, al cual 
ahora, con motivo de alguna desgracia sobrevenida, se acudía con un reforzamiento de los 
compromisos de la comunidad hacia su advocación, manifestado en forma de voto 
perpetuo, creación de cofradías, edificación de ermitas, definición de cultos específicos, 
declaración festiva del día de su conmemoración, etc.  
  

Conocemos con cierto detalle los orígenes y evolución de algunos patronazgos de 
Los Pedroches, como el de San Sebastián en Torrecampo, San Jacinto en Villanueva de 
Córdoba o San Roque en Dos Torres220. En todos ellos apreciamos una serie de hechos que 
se manifiestan constantes en el nombramiento de patrón por parte de un pueblo. En primer 
lugar, se trata fundamentalmente de un acto civil, y no estrictamente religioso, pues es el 
concejo el encargado de formalizar la relación de dependencia entre el pueblo y el santo 
elegido. La elección se realiza casi siempre ante la inminencia o presencia de una 
catástrofe para la población, como epidemias, plagas, sequías, etc. Se acude siempre a un 
santo que ya desde antes era venerado por la población, con la voluntad ahora de estrechar 
más los lazos de dependencia. En el documento del voto se invoca la protección del patrón 
y se definen minuciosamente los ritos con los cuales la comunidad pagará los servicios 
prestados por el intercesor divino. Estos ritos llevan casi siempre aparejados una gran 
ostentación en las formas y además de los oficios religiosos incluyen con frecuencia la 
formación de cofradías mantenedoras del culto patronal.   
 
 En el siglo XIX hubo un descenso generalizado del culto a los santos, y por tanto 
también del de los patronos. Las causas son diversas, pero sin duda están relacionadas con 
la falta de utilidad en que cayeron estos intercesores divinos tras los avances científicos y 
técnicos y los progresos en medicina e higiene que trajo consigo la revolución industrial, 
los cuales provocaron un descenso notable de mortalidad y una mejora significativa de las 
condiciones materiales de la existencia. Solo los patronos consagrados a fenómenos no 
                         
220 A. Merino Madrid, Ensayo…, págs. 66-71. 



[126] 
 

controlables por el hombre, como los meteorológicos, siguieron conservando, aunque 
mermado, el fervor popular, mientras que el resto, en general, pasó a un segundo plano, 
eclipsados ahora por los cultos a María y Cristo, que, como protectores no especializados, 
recogieron todas las devociones antes dispersas. El culto a la Virgen, en concreto, se ha 
visto últimamente favorecido por el considerable resurgimiento, en muchos casos 
obsesivo, de los sentimientos de patriotismo local o autonómico, que ha buscado en los 
símbolos comunitarios espirituales más arraigados en la población un arma eficaz de 
individualización y reafirmación colectiva. El culto a muchos santos antes patronos acabó 
desapareciendo por completo, hasta el punto de olvidarse por parte de la población los 
motivos por los cuales un día ya lejano se formuló el voto. Solo el reciente resurgir de una 
religiosidad popular muy basada en las formas externas del rito ha rescatado del limbo a 
algunas advocaciones, como el caso de nuestro San Martín en Añora, pero con unas 
motivaciones ya muy lejanas de aquellas que lo llevaron a ser proclamado defensor de la 
comunidad. 
 
 
2. ORÍGENES DEL CULTO A SAN MARTÍN EN AÑORA 
 
 
 El culto de San Martín de Tours se había difundido por la España visigoda al 
menos desde el siglo VI, siendo uno de los pocos santos extranjeros con santuario en 
nuestro país. Según se desprende de un relato de Gregorio de Tours en su obra De 
miraculis sancti Martini, ya se hallaba en Galicia en la segunda mitad del siglo VI, pero es 
probable que antes incluso de la conversión de los suevos -ocurrida, según las fuentes 
hispanas, hacia el 560, bajo el rey Teodomiro, como consecuencia de la labor apostólica de 
san Martín Dumiense- el culto del santo de Tours existiera en la parte occidental de 
España, como consecuencia de la intervención pacificadora del Obispo de Tours en la 
cuestión priscilianista. La existencia de otros focos de difusión de su culto en España 
durante el siglo VI vendría atestiguada por diversos monasterios dedicados a San Martín 
en el levante peninsular, en los Pirineos y en Asturias. En el siglo VII había ya reliquias de 
San Martín de Tours en la Bética, concretamente en Loja y en Medina Sidonia221.  
 
 El culto a San Martín en el territorio cordobés es también muy antiguo. Su fiesta 
principal, la del 11 de noviembre, figuraba en el calendario mozárabe de Córdoba y se 
celebraba en la aldea cordobesa de Tercios, donde pudo haber una iglesia dedicada al 
santo222. Según San Eulogio, en el siglo IX existía en Rojana, lugar situado en la sierra de 
Córdoba, un cenobio dedicado también a San Martín. Pero ya no volvemos a tener más 
noticias de la presencia del santo en la religiosidad cordobesa hasta el siglo XIV: en 1316 
se documenta la existencia en la capital de la Cofradía y Hospital de San Martín en la 
collación de Santa Marina223 y en 1330 el fundador de la villa de Espejo, Pay Arias, le 
dedica una capilla en la catedral de Córdoba. También en Cabra existió una ermita bajo su 
advocación y, ya en la época moderna,  un monasterio y una ermita en la capital. 

                         
221 E. García Rodríguez, Ob. cit., págs. 336-338. 
222 Ibídem, pág. 341. 
223 M. Nieto Cumplido, Ob. cit., pág. 226. 



[127] 
 

 
 

Testimonio de la visita del Obispado a la Ermita de San Martín en 1581 
 
 El dato más antiguo que poseemos sobre el culto de San Martín en Añora procede 
del informe de la Visita General del Obispado de Córdoba a la villa de Añora realizada en 
1579224. En él se dice que "en la dicha villa de la añora avia una ermita en adbocacion del 
bienaventurado señor san Martin". En ningún lugar de este informe ni de los siguientes se 
hace una descripción de la ermita, pero dado que la única otra ermita de la que se rinden 
cuentas en las sucesivas visitas es la de San Pedro, hemos de suponer que esta llamada 
ermita de San Martín es la que hoy conocemos como ermita de la Virgen de la Peña, lo que 
nos aporta un nuevo e interesante punto de partida para el estudio del culto a este santo en 
los primeros tiempos de la iglesia noriega. 

                         
224 AGOC, VG, leg. 3a, pieza 1, fol. 5v.  



[128] 
 

 En efecto, estaríamos, como ya hemos apuntado, ante un nuevo ejemplo de cambio 
de titularidad de una ermita, la cual en un determinado momento de su historia habría 
cedido el nombre de un santo de culto tradicional ante el avance imparable del culto 
mariano. No sabemos con exactitud cuándo se produjo el cambio de denominación ni las 
razones que lo motivaron, pero sin duda hay que relacionarlo con el impulso que tomó el 
culto a la Virgen en la comarca durante el siglo XVIII y que fue la causa también del 
cambio de advocación de la ermita de Santa Ana de Torremilano. La ermita estaba todavía 
bajo la advocación de San Martín en 1635, fecha de la última visita general del Obispado 
de la que tenemos noticias. En 1753, el Catastro de Ensenada225 alude ya a la "hermita de 
Nuestra Señora de la Peña" al hacer la delimitación  de determinadas parcelas de tierra, 
pero al enumerar los bienes de fábrica de la parroquia y de las ermitas se refiere todavía a 
"la fábrica de San Martín". Hemos de suponer, pues, un período intermedio de ambigüedad 
o doble denominación, o incluso de una denominación oficial y otra popular, de acuerdo a 
como el culto a la Virgen de la Peña fuera superando progresivamente al de San Martín. 
En cualquier caso, la nueva denominación arraigó pronto con fuerza entre la población, 
que enseguida olvidó la dedicación originaria e impidió así la conservación de este dato en 
la tradición oral. 
 
 Por lo demás, al no haber encontrado el documento del voto, no sabemos si la 
construcción de la ermita fue previa al nombramiento de San Martín como patrón de la 
villa o consecuencia de ese nombramiento, tal como ocurrió en Hinojosa del Duque con su 
patrón San Gregorio226. La primitiva ermita de San Martín, como la de San Pedro, debió 
ser un ejemplar más de las típicas iglesias serranas, frecuentes en toda la comarca, 
formadas por una sola nave con cubierta de madera a dos aguas apoyada en enormes arcos 
transversales de ladrillo, cuyos grandes estribos salen al exterior en forma de contrafuertes. 
Esta ermita sufrió una reedificación en el siglo XVIII, pero de la original pervivieron los 
robustos muros con sus pesados contrafuertes y las portadas de inspiración gótica con 
arcos de medio punto enmarcados en alfil, especialmente el de la puerta norte, que denota 
mayor antigüedad. La primera referencia documental sobre la existencia de esta ermita 
data de 1577227, aunque la fecha de su construcción haya seguramente que retrotraerla, al 
igual que la de San Pedro, a la época de la fundación de la aldea, probablemente en la 
primera mitad del siglo XV. 
 
 El conocimiento de la fecha y circunstancias de la edificación de la ermita podría 
quizás abrirnos nuevos horizontes sobre la dimensión política del culto a San Martín en 
Añora. Una hipótesis anónima sobre el origen local de esta advocación, imposible de 
confirmar por ahora pero de indudable interés, la vincula con la fecha de llegada a la 
localidad de una disposición real que concedía cierta autonomía a la entonces aldea de 
Añora con respecto a la villa matriz de Torremilano. El 7 de noviembre de 1488 la reina 
Isabel la Católica firma una carta por la que ordena al Corregidor de Córdoba que se 
guarden las sentencias y cartas ejecutorias dadas sobre la exención del lugar de Añora de la 
jurisdicción de la villa de Torremilano228, dentro de un proceso emprendido por Añora 
algunos años antes con la intención de conseguir la independencia jurisdiccional con 
respecto a la villa. La hipótesis propone que esa real ejecutoria habría llegado a Añora el 
día 11 de noviembre, festividad de San Martín, favorecida porque en la misma fecha se 

                         
225AHMA, reg. 215, leg. 21, expte. 2. Catastro de Ensenada. Libro de Haciendas Eclesiásticas. 
226 Juan Ruiz, La ilustre y noble villa de Hinojosa del Duque, Jerez de la Frontera, 1922, págs. 280-281. 
227En el informe citado de la visita general del obispado de 1579 se hace referencia a la anterior visita, que 
se produjo en 1577. 
228 AGS, RGS, V, nº 4074. 



[129] 
 

habían expedido también en la corte documentos para otras ciudades más importantes y 
"bien pudieron los abogados del concejo de Añora aprovechar la urgencia de correos de 
ciudades tan importantes para remitir con ellos la ejecutoria de Añora"229. 
 
 Está suficientemente estudiado cómo desde los albores de la Edad Moderna fueron 
muy habituales las peticiones de las aldeas en demanda de autonomía jurídica con respecto 
a las villas o ciudades de las que dependían y cómo estas, por lo general, temerosas de su 
pérdida de jurisdicción, obstaculizaban en cuanto podían la aplicación práctica de las 
competencias que iban consiguiendo. Como respuesta a esta actitud hostil, las aldeas se 
esfuerzan en dotarse de medios que refuercen los logros de su autonomía local, bien 
jurídicamente, a través de ejecutorias que obliguen a la capital al acatamiento de las 
competencias administrativas obtenidas, bien simbólicamente, a través de la erección de 
edificios emblemáticos de sus pretensiones de independencia. Entre estos últimos, y no 
pudiendo todavía levantar casas consistoriales por carecer de concejo propio, contaban las 
aldeas con la construcción de ermitas en honor de sus propias advocaciones, en lo que 
buscaban una diferenciación también en lo espiritual con respecto a su villa matriz. A este 
deseo de manifestación pública de los afanes de independencia local pudo responder la 
erección a lo largo del siglo XV de las ermitas de San Pedro y San Martín, de la misma 
manera que a mediados del siglo XVI se señalaría la obtención final del título de villa 
independiente con la edificación de la parroquia de San Sebastián. Así, tanto la advocación 
de San Martín como su ermita estarían relacionadas con los orígenes de Añora como aldea 
y su culto iría progresivamente disminuyendo o pasando a un segundo plano en los siglos 
siguientes a medida que fue innecesario defender jurídica y simbólicamente la propia 
independencia administrativa de la localidad por estar ya plenamente aceptada por las 
villas circundantes.  
 
 Sobre el voto de patronazgo a San Martín y los actos de culto en su honor 
disponemos también de pocos datos. El nombramiento de San Martín como patrono de 
Añora debió producirse en el siglo XVII, según referencia que aparece en cierta acta 
capitular muy tardía que renueva el voto230, pero ninguna concreción documental más 
hemos encontrado. Sabemos expresamente que ya era patrón de la localidad en 1770, en el 
que se alude al santo como "tutelar de esta villa por voto"231, pero también debía serlo ya 
en 1753, año en que el concejo de la villa, recordando que el voto de patrón lo formula el 
concejo y es el encargado de mantenerlo, asignaba a la colecturía de la parroquia cien 
reales de vellón "por la fiesta de San Martín"232. Dado que San Martín aparece desde la 
antigüedad como protector de los campos y, especialmente, como benefactor en casos de 
sequía, este patronazgo estaría en la línea del de San Gregorio para Hinojosa o San Isidro 
para Alcaracejos, a diferencia de los patronazgos de San Roque en Torremilano, San 
Sebastián en Torrecampo o San Jacinto en Villanueva del Duque, nombrados abogados 
contra enfermedades contagiosas. 
 
 Las fiestas en honor de San Martín, quizás dirigidas por una cofradía que nunca 
destacó en el conjunto de hermandades de la localidad, incluían la procesión del santo, de 
la que tenemos constancia documental desde 1628: para ese año se registra un gasto en 
                         
229 Corduba Nostra, Corduba Nostra 1996-1997. Un análisis de la realidad cordobesa, Corduba Nostra, 
Córdoba, 1996, pág.  54. 
230 AHMA. Libro de Actas Capitulares de 1948. Acta  del 4 de noviembre. 
231AGOC, DO, expediente de 1770. Documento de 12 de noviembre proponiendo fechas para los triduos 
del jubileo de las cuarenta horas. En un documento similar de 26 de marzo de 1765 se habla también de 
San Martín "Obispo Turolense tutelar de esta villa". 
232AHMA, reg. 217, leg. 21 bis, expte. 1. Catastro de Ensenada. Libro de Haciendas Seglares, tomo 2. 



[130] 
 

“quatro procesiones del dia de S. Martín”233. También hallamos referencias a la lidia de 
toros, según aparece documentada ya en 1583, ocasión en la que "ciertos vecinos de la 
dicha villa lidiaron un toro en ella y el valor de la carne y cuero deste toro que fueron 
nueve ducados y diez y ocho mrs. dieron de limosna a esta ermita"234. En el Catastro de 
Ensenada la festividad de San Martín figura entre los gastos que satisface el concejo. 
 

La ermita era receptora de limosnas dinerarias y donaciones en especie –
básicamente productos del campo- para atender los cuidados del edificio y los gastos del 
culto: en 1583 “ciertos vecinos de la dicha villa dieron de limosna la pámpana de ciertas 
viñas para la dicha hermita que se vendió para el ganado”; en 1585 se recibió “la carne de 
dos toros”… Los ingresos se completaban con las rentas de algunas propiedades inmuebles 
ocasionales (hazas, viñas) y con postulaciones callejeras: en 1604 consta la aportación de 
“trescientos y cinquenta y siete maravedíes que parecio aver cogido con la vacinica por las 
calles”. A mediados del siglo XVIII la fábrica de San Martín tenía por bienes ocho piezas 
de tierra “de sembradura de secano” con una superficie total de 28 fanegas235. 
 
 
3. ORÍGENES DEL CULTO A LA VIRGEN DE LA PEÑA EN AÑORA 
 
 

El conocimiento que poseemos sobre el origen del culto a la Virgen de la Peña en 
Añora es todavía muy incompleto y fragmentario. Inicialmente, la más antigua referencia 
que habíamos encontrado en la documentación de archivo relativa a nuestra patrona databa 
de mediados del siglo XVIII. Se trata de la reseña contenida en el Libro de Haciendas 
Eclesiásticas del Catastro de Ensenada (1753), donde se hace relación de las cofradías que 
en aquel momento existían en la villa y se nombran las del Santísimo Sacramento, Nuestra 
Señora del Rosario, Santísimo Cristo de la Vera Cruz, Ánimas Benditas, San Martín y 
Virgen de la Peña. La cofradía de la Virgen de la Peña era aún modesta en sus posesiones 
y celebraciones, aunque muy pronto alcanzaría un gran desarrollo, hasta el punto de que, 
como ya hemos apuntado, a finales de ese siglo el pueblo de Añora reedificó la ermita que 
hasta entonces estaba dedicada a San Martín y cambió su denominación, citándola a partir 
de entonces con el nombre de la patrona. 

 
Nos llamaba poderosamente la atención al estudiar la configuración de la estructura 

organizativa de devociones en Añora durante los primeros siglos de su historia esta tardía 
referencia documental a la advocación de la Virgen de la Peña. Este culto mariano en la 
actualidad ocupa un lugar fundamental en el panorama religioso de la localidad, 
seguramente el más importante desde un punto de vista colectivo, y esto podía hacer 
pensar que se trataba de una devoción muy arraigada en la historia más antigua de Añora, 
condición que, sin embargo, viene negando la ausencia de testimonios escritos sobre ella.  
 

En efecto, ninguna alusión a la Virgen de la Peña hemos encontrado en los 
expedientes de Visitas Generales conservados en el Archivo General del Obispado de 
Córdoba. Estas visitas eran realizadas periódicamente por un representante del Obispado 
de Córdoba a las distintas villas de la diócesis con la finalidad de controlar al clero local e 
inspeccionar los recursos de las fábricas parroquiales, ermitas, cofradías, hospitales y obras 
pías, así como vigilar el cumplimiento de las cargas de las capellanías. De Añora, se 
                         
233AGOC, VG, leg. 3, pieza 13. Año 1628. 
234 Ibídem, pieza 3. 
235 AHMA, reg. 215, leg. 21, expte. 2. Catastro de Ensenada. Libro de Haciendas Eclesiásticas. 



[131] 
 

conservan informes que van desde 1574 hasta 1635 y en ellos se da cuenta exhaustiva de 
los gastos e ingresos de la parroquia, se registra el estado de cuentas de las ermitas (la de 
San Pedro y la de San Martín) y el de las diferentes cofradías que existen en cada momento 
(siendo las más antiguas la de la Concepción y la Vera Cruz). También se incluyen en 
estos expedientes varios inventarios “de los bienes de la iglesia del señor San Sebastián”, 
que detallan minuciosamente los objetos de madera o plata, casullas, campanas, libros, 
imágenes, etc. En ninguno de estos documentos, no obstante, hemos encontrado referencia 
alguna a la Virgen de la Peña, por lo que hasta ahora, a pesar de los esfuerzos 
investigadores, la más antigua alusión histórica a la patrona seguía siendo la de 1753. 
 

 
 

Imagen de la Virgen de la Peña colocada en sus andas. 
 

Recientemente, sin embargo, un colega en las tareas de investigación, José Luis 
González Peralbo, me entregó copia de un documento que él mismo había encontrado en 
la Sección de Protocolos del Archivo Municipal de Pozoblanco y que constituye un 
precioso testimonio para la historia del culto a la Virgen de la Peña de Añora, que adelanta 
en cien años el conocimiento que teníamos de su antigüedad y que informa de unos hechos 
que muy bien pudieran estar en el origen del desarrollo de la devoción popular a la patrona 
de los noriegos. Se trata de un documento fechado en 1655 por el que se hace donación de 
una viña a la imagen de la Virgen de la Peña y se faculta a su mayordomo para que dirija 
su administración. 
 

La escritura de donación la realiza el matrimonio formado por Francisco Torrico y 
Leonor Muñoz ante el escribano público de Pozoblanco Juan Gallego Villanueva, según 
consta en su registro notarial con fecha de 2 de marzo de 1655. Ambos cónyuges eran 
naturales y vecinos de Pozoblanco, pero José Luis González Peralbo estima posible que 



[132] 
 

ascendientes del marido procedieran de Añora, dado que entre sus parientes parecen 
figurar algunos Benítez Bejarano. 
 

En dicha escritura los donantes declaran “que nosotros tenemos mucha devoción a 
la Virgen de la Piedra [sic] de la villa de la Añora por lo cual y porque ésta es nuestra 
voluntad determinada, otorgamos que hacemos gracia y donación buena, pura, perfecta, 
acabada, irrevocable, que el derecho llama entre vivos, a la dicha imagen de Nuestra 
Señora de la Peña, de una viña que tenemos junto a la dicha villa de la Añora en el pago 
Alto, lindera con viñas de Francisco Fernández Bermejo y por la parte de arriba con José 
Rodríguez, vecinos de dicha villa... Y traspasamos en la dicha Virgen de la Peña y en su 
mayordomo y en quien por la dicha imagen fuere parte, y les damos poder y facultad para 
tomar la posesión y tenencia de la dicha viña... Y nos obligamos de no la revocar en  
testamento ni codicilo ni por escritura pública ni en otra manera... Le damos y entregamos 
a la dicha Virgen de la Peña y a Miguel Fernández Plazuelo su mayordomo en su nombre”. 
 

El documento ofrece varios datos muy interesantes para el estudio de los orígenes 
del culto a la Virgen de la Peña en Añora, además de testimoniar su mera existencia ya a 
mediados del siglo XVII, con una certeza de la que hasta ahora carecíamos. En primer 
lugar, hay una alusión al “mayordomo” de la Virgen, de quien incluso se cita su nombre. 
Este oficio tenía encomendada la administración de los bienes de una ermita o cofradía 
(edificios, heredades, enseres, limosnas, animales…), así como el cuidado y 
mantenimiento de la propia imagen. La mención podría sugerir el hecho de que la Virgen 
contara ya por entonces con una cofradía, puesto que la ermita aún seguiría estando 
dedicada a San Martín (nótese que en la escritura se dice expresamente que la donación se 
realiza a la “imagen”).  
 

 
Imagen de la Virgen de la Peña 



[133] 
 

 
Por otro lado, no parece anecdótico el hecho de que en la primera mención se 

nombre a la imagen como “Virgen de la Piedra”. Sin negar que pudiera tratarse de un error 
del escribano, por desconocimiento al referirse a una advocación aún poco difundida, el 
rigor exigible a un documento notarial más bien nos hace pensar en una doble 
denominación o, mejor aún, en un periodo de vacilación en el título de la advocación, 
quizás por tratarse de un culto reciente aún no suficientemente asentado. Esta circunstancia 
nos hablaría, entonces, de que el culto a la Virgen de la Peña en Añora hasta ese momento, 
de existir, habría ocupado un lugar muy secundario en el conjunto de las devociones 
locales y que quizás esta donación, junto con otras que hubieran podido realizarse por 
aquellos años, significó precisamente el despegue de este culto mariano gracias al empeño 
particular de unos cuantos benefactores devotos. Recordemos que el número y la calidad 
de fiestas y ceremonias en torno a una imagen (de las que derivan básicamente la 
popularidad e intensidad de su culto) dependían básicamente de los ingresos que recibiera 
su administración, para lo cual la posesión de bienes inmuebles significaba una garantía. 
De hecho, tanto estas donaciones en vida como los legados testamentarios constituían la 
fuente principal de ingresos de ermitas y cofradías, por lo que voluntades individuales 
podían condicionar de modo decisivo el desarrollo de cultos colectivos en el futuro. 
 

El fenómeno no sería extraño y tenemos paralelismos en la propia comarca de Los 
Pedroches: la devoción a la Virgen de Piedras Santas de Pedroche recibió un gran impulso 
en 1656 gracias a la memoria perpetua fundada por el presbítero Simón Obejo, en la cual 
instituyó, con cargo a los bienes donados, una fiesta con procesión que contribuyó 
notablemente al desarrollo popular de una celebración que hasta entonces no gozaba aún 
de gran aceptación236. 

 
 

4. DESPLAZAMIENTO DE CULTOS Y CAMBIO DE DENOMINACIÓN DE LA 
ERMITA 
 
 
 Dada la escasez de datos, no puede aventurarse aún cuál sería durante los primeros 
tiempos la importancia de la Virgen de la Peña en el conjunto de cultos de la localidad, 
pero tanto el silencio documental como la ausencia de cofradía propia hasta el siglo XVIII 
parece indicar que se trataba en su origen de un culto secundario en relación con los santos 
titulares de la parroquia, San Sebastián, y las ermitas, San Martín y San Pedro, a diferencia 
de lo que ocurre con otras advocaciones marianas de la comarca, las cuales ya desde las 
primeras noticias históricas de sus respectivas localidades se revelan como elementos 
principales de la estructura devocional local. Ni siquiera de momento poseemos 
testimonios para situar temporalmente el nacimiento de esta advocación ni para asegurar su 
presencia ya en los primeros momentos de la iglesia local. Hasta mediados del siglo XVIII, 
coincidiendo con las primeras referencias documentales al cambio de denominación de la 
ermita, no tenemos noticias de la existencia de una cofradía en su honor, circunstancia ésta 
que puede ser debida, sin duda, a las amplias lagunas documentales que presentan los 
archivos consultados, pero con toda seguridad no existió antes de 1635, fecha de la última 
visita general del obispado de Córdoba de la que se conserva documentación, lo que nos 
                         
236 Antonio Merino Madrid, “A campana repicada: fiestas y celebraciones en Pedroche durante los siglos 
XV y XVI”, en I Jornadas de historia local de Pedroche, Diputación de Córdoba y Ayuntamiento de 
Pedroche, Córdoba, 2010, págs. 95-129, pág. 121-126. 
 



[134] 
 

sitúa ya a mediados del siglo XVII sin cofradía ni ermita bajo la advocación de la hoy 
patrona. Hasta 1773 no se alude en la documentación conservada al carácter votivo de la 
Virgen de la Peña, pero en 1811 ya se afirma, como veremos, que la renovación del voto a 
la Virgen es una "inmemorial costumbre".  
 
 

  
 

 
 

Diversas imágenes de procesiones con la Virgen de la Peña  
a mediados de los años cincuenta del siglo XX. 



[135] 
 

 Así pues, en el siglo XVIII se produce en Añora un gran desarrollo del culto a la 
Virgen de la Peña, que recibió muy probablemente el impulso devocional de un nuevo 
voto patronal. En 1753 consta ya la existencia de una Cofradía con su título, pero su 
importancia es todavía escasa si se compara con las antiguas cofradías del Santísimo 
Sacramento y Nuestra Señora del Rosario, fundadas ambas a finales del siglo XVI y que 
eran las más destacadas tanto por los bienes que poseían como por las funciones y 
ceremonias que celebraban. Así, la Cofradía de Nuestra Señora del Rosario celebraba 83 
misas y 18 procesiones al año, frente a las tres misas y tres procesiones de la Cofradía de la 
Virgen de la Peña237. En el último tercio de siglo, sin embargo, esta advocación alcanza tal 
desarrollo que los vecinos de la localidad costean a sus expensas la reedificación parcial de 
la ermita en la que se guarda su imagen, la llamada hasta entonces ermita de San Martín, 
produciéndose en este momento el cambio definitivo de denominación. Por desgracia, no 
poseemos ninguna documentación sobre los avatares de estas obras, pero nos consta por 
una carta del canónigo de la catedral de Córdoba Bernabé Velarde Tello que ya estaban 
concluidas en 1778, año en el que, por cierto, se estaba produciendo también la 
reedificación parcial de la iglesia parroquial. Precisamente el canónigo de la Catedral 
justifica el que los vecinos no puedan colaborar económicamente a las obras de la 
parroquia por haber costeado recientemente a sus expensas "una ermita mui preciosa que 
se hizo a Nuestra Señora de la Peña, que es la devozion de este pueblo"238. A esta obra se 
debe el aspecto actual de la ermita, de estilo barroco. La techumbre de madera a dos aguas 
fue sustituida por una bóveda de cañón con lunetos y arcos fajones sobre pilastras y se 
añadió una cabecera a cuatro paños cubierta por cúpula con linterna. De la primitiva 
fábrica se conservaron, según dijimos, las portadas y los muros con sus grandes 
contrafuertes. La nueva obra se remató con los originales mosaicos de piedras de colores 
sin labrar situados al pie de cada una de sus puertas. 
 

Por estas fechas, Añora contaba con una población en torno a los 950 habitantes, 
que se dedicaban principalmente a actividades agropecuarias (especialmente, al cultivo de 
cereales de secano y la explotación de las dehesas con una numerosa ganadería lanar). 
Desde 1747 pertenecía al Corregimiento de las Siete Villas de Los Pedroches y todavía 
compartía con ellas su término jurisdiccional y sus bienes comunales. 
 
 Los cultos en honor de la Virgen de la Peña habían alcanzado por entonces también 
un gran desarrollo, dando lugar a importantes festejos que se celebraban el último domingo 
de agosto. En ellos no faltaban representaciones teatrales, bailes, ni festejos taurinos. En 
1773 el cura párroco de la localidad Pedro Vélez de Guevara eleva al obispado un informe 
sobre las cofradías locales en el que censura sus numerosos gastos superfluos. Al hablar de 
la Cofradía de la Virgen de la Peña, cuyo presupuesto era de los más altos, nos hace una 
breve descripción de los festejos que se celebraban en honor de la Virgen patrona de la 
localidad el último domingo de Agosto:  
 

"a Nuestra Señora de la Peña se le hacen por sus maiordomos despues de la fiesta 
de Iglesia que es votada el domingo ultimo de agosto una comedia i toros, para 
cuias fiestas traen otros quatro o seis religiosos manteniendolos el tiempo que estan 
aqui i otros muchos que se vienen para la comedia, que es en la plaza publica, se 

                         
237 AHMA, reg. 215, leg. 21, expte. 2. Catastro de Ensenada. Libro de Haciendas Eclesiásticas. Según 
este documento, en 1753 existían en la localidad las cofradías del Santísimo Sacramento, Nuestra Señora 
del Rosario, Santísimo Cristo de la Vera Cruz, Nuestra Señora de la Peña y Ánimas Benditas. También se 
alude a la Cofradía de San Martín, aunque no se la cita como poseedora de bienes. 
238 AGOC, DO, expte. del año 1778. Carta de fecha 18 de febrero de 1778. 



[136] 
 

les ponen asientos distinguidos i un andamio solo para frailes que asi lo llaman 
para que vean los toros (i los ai de muerte) i se diviertan que a eso vienen, en el año 
pasado la mañana de toros uvo treinta i tres misas y muchos no la dicen, sin aver en 
esta villa mas sacerdotes que los dos curas, todo se llena sin perdonar funcion de 
bailes..."239. 
 
El testimonio nos da cuenta de la responsabilidad de los mayordomos en la 

organización de las fiestas y, lo que es más interesante, de la creación de infraestructuras 
temporales para estas celebraciones. Se instalaba un escenario y un andamiaje para los 
espectadores en la Plaza de la Iglesia y allí, con gran asistencia de público, se desarrollaban 
los tres festejos principales: toros, teatro y bailes. En el aspecto religioso, cada año la 
Virgen recibía la confirmación del voto patronal en el transcurso de una misa solemne en 
la iglesia parroquial y después se celebraba una procesión con la imagen.  
 
 Independientemente de que la imagen de la Virgen de la Peña existiera en la 
localidad desde mucho tiempo atrás, es probable que surgiera en esta época la leyenda 
sobre su origen y el de la ermita, cuya rápida difusión respondería a la necesidad de la  
población de Añora de consolidar este nuevo elemento de identificación y cohesión 
comunal. El mito que la tradición oral ha transmitido hasta hoy sigue las pautas habituales 
de este tipo de relatos para muchos otros lugares: un pastor encuentra la imagen sobre una 
peña y se la lleva consigo a su cabaña, pero la imagen regresa milagrosamente al lugar de 
la aparición, repitiéndose el hecho en varias ocasiones y manifestando así la Virgen su 
voluntad de ser venerada precisamente allí; como consecuencia, acabó edificándose una 
ermita en el lugar de la aparición. La leyenda, pretendiendo un retroceso cronológico que 
la población acepta con facilidad, omite la existencia previa de una ermita, igual que el 
pueblo en general, que, ante el empuje devocional de la Virgen de la Peña, olvidó pronto la 
antigua ermita de San Martín y consideró la reconstrucción de la antigua como una  
construcción totalmente nueva.  
 
  
5. ALGUNAS CONSIDERACIONES SOBRE EL CAMBIO DE TITULARIDAD DE LA 
ERMITA 
 
 
 La sustitución paulatina del culto a San Martín en Añora por el culto a la Virgen de 
la Peña hay que inscribirla dentro de la tendencia general de trasvase de cultos de los 
santos a María estudiado por Christian para toda España. En Los Pedroches conocemos al 
menos otro ejemplo similar, el producido en Dos Torres de sustitución de Santa Ana por la 
Virgen de Loreto, que responde a las mismas pautas estudiadas para el caso noriego: 
desarrollo progresivo de una advocación mariana preexistente en la localidad, hasta 
eclipsar por completo la de un santo de culto arraigado con ermita propia, y conversión de 
la advocación mariana en la de mayor significado simbólico de la localidad y en la más 
                         
239AGOC, DO, expte. año 1773.  En este informe  se alude de nuevo a la Cofradía de San Martín que 
existía entonces, de la que no tenemos más noticias, aunque suponemos que su fiesta era todavía 
importante puesto que el párroco la elige en 1765, junto con la de San José y Pentecostés,  para celebrar 
en ella un triduo del jubileo perpetuo de cuarenta horas (Ibídem, expte. año 1765. Documento con fecha 
26 de marzo de 1765). Este informe será, sin duda, el que el obispo de Córdoba  mandó pedir a los 
rectores de las parroquias provinciales para elaborar la relación de hermandades, cofradías y 
congregaciones ordenada por el Conde de Aranda con el objetivo de reformar y extinguir dichas cofradías 
por culpa de sus muchos gastos. Sin embargo, en la relación final que el obispo envía a la corte no figuran 
ni la cofradía de San Martín ni la de la Virgen de la Peña (AHN, Sección Consejos, legajo 7091, expte. 9). 



[137] 
 

representativa de los sentimientos de identificación comunales. En ambos casos la 
creciente devoción mariana tiene como resultado la reconstrucción parcial de la ermita 
dedicada al santo, que como consecuencia de tales obras cambia definitivamente de 
denominación, y la colocación de la nueva imagen en el lugar preferente del santuario, 
mientras que la originaria queda relegada a un altar secundario. En este trasvase de cultos 
debieron influir tanto la devoción a la Virgen, profundamente arraigada en la comarca de 
Los Pedroches desde antiguo, como la voluntad de la jerarquía eclesiástica de unificar 
devociones en torno a María y Cristo, dando lugar a un fenómeno que encontrará su 
momento más significativo en el siglo XVIII, en el cual se produce un gran desarrollo en la 
comarca tanto del culto mariano como del de Cristo Crucificado y Jesús Nazareno. 
 
 No sabemos si el cambio de advocación de la ermita de San Martín responde a la 
activación de una antigua imagen, como ocurrió en Dos Torres, o se debe a la rápida 
popularización de una nueva, según se vio en el caso de Hinojosa del Duque. La desidia de 
los administradores de la ermita y de la cofradía o la falta de apoyo de las autoridades, 
como en tantos casos, pueden ser causas coadyuvantes de ese cambio, pero el motivo 
fundamental habrá que buscarlo necesariamente en la voluntad de los fieles de reforzar el 
carácter benefactor del santuario, sustituyendo una dedicación votiva por otra tenida por 
más efectiva para su búsqueda de remedio espiritual y material, al prevalecer en los fieles 
la consideración de los santos como meros auxiliares de los protectores principales, María 
y Cristo, a quienes ahora quieren dirigir preferentemente su atención. En este sentido, 
resultará pertinente recordar la creencia popular del carácter milagroso predominante de 
unas imágenes sobre otras así como la legitimidad mayor que suele atribuirse a las 
imágenes aparecidas o encontradas240, tal como según la leyenda ocurre con la Virgen de 
la Peña, en detrimento de las que son obra de pintor o escultor conocido. 
 
 No debería obviarse al considerar las causas del desarrollo del culto a la Virgen de 
la Peña la paulatina pérdida del carácter comunal que experimentó el culto a la Virgen de 
Luna en favor de recientes o antiguos cultos marianos locales. Ya sabemos que el culto a la 
Virgen de Luna, actualmente patrona de Pozoblanco y Villanueva de Córdoba, sería en los 
primeros tiempos de la mancomunidad de las Siete Villas de Los Pedroches común a todas 
ellas, hasta que, debido al desarrollo demográfico y económico de cada pueblo y a la 
formación de una conciencia localista por encima de la comarcal, se desarrollaron cultos 
propios favorecidos por la proximidad de sus respectivos santuarios y la lejanía del 
primero. La reedificación de la antigua ermita de San Martín y el cambio de denominación 
en favor de la Virgen de la Peña supone la consolidación definitiva de un culto mariano 
propio por parte de los vecinos de Añora, que habría surgido en fecha indeterminada al 
tiempo que se abandonaba el comunal. 
 
 El cambio de denominación de la ermita de San Martín, revelador de un trasvase de 
culto en favor de la Virgen de la Peña, plantea, sin embargo, algunos problemas que ahora 
cabe tan solo apuntar. Así, por ejemplo, el relevo cultual producido desvincula a la ermita 
de la  hierofanía o hecho fundante, cualquiera que este fuese, al que debe su origen y nos 
remite a la consideración de lugar sagrado que ostentan algunos espacios, 
independientemente de la dedicación concreta que en cada momento histórico cobijen. En 
este sentido, la leyenda sobre el origen de la imagen de la Virgen y del propio templo 
como producto de la voluntad de la Virgen tras su aparición, cuya veracidad y carácter 
inmemorial quedarán ahora también en entredicho, estaría destinada a sacralizar 
                         
240 S. Rodríguez Becerra, “Santuarios y milagros en la religiosidad de Andalucía”, en Demófilo, 
Fundación Machado, Sevilla, 1995, nº 16, págs. 47-57, pág. 51. 



[138] 
 

históricamente una imagen que se incorporaría así, a través del retroceso cronológico de un 
relato imaginativo, a un espacio tradicionalmente sagrado y, en cualquier caso, con una 
atracción devocional anterior e independiente a la propia imagen. Todo ello supondría una 
inversión del recurso habitual a las leyendas sobre hallazgos de imágenes para cualificar a 
un espacio como lugar de culto241, y más bien la leyenda contribuye aquí a incorporar la 
imagen a una tradición preexistente para así dotarla de la legitimidad devocional necesaria. 
Se trata de un lugar que los fieles consideran elegido por la divinidad, propicio por sus 
cualidades para desencadenar una vivencia religiosa, pero al que el propio carácter 
dinámico inherente a todo santuario242 le posibilita un cambio de advocación, de acuerdo 
con la necesidad temporal de los fieles que lo eligen, sin que ello afecte a su carácter 
esencial de generador de sentimientos religiosos y de propiciador del contacto con la 
divinidad.  
 
 
6. LAS FIESTAS DE LA VIRGEN DE LA PEÑA DURANTE LOS SIGLOS XIX Y XX. 
LA FERIA. 

 
 
Durante el siglo XIX se mantienen básicamente los cultos heredados de las 

centurias anteriores, aunque apenas disponemos de documentación histórica que nos 
ofrezca una idea de conjunto. Siguen presentes las festividades patronales de San Martín el 
11 de noviembre y de la Virgen de la Peña el último domingo de agosto. De la primera nos 
da cuenta un repartimiento de la contribución de 1842 para el sostenimiento del culto de la 
parroquia que asigna 120 reales para la fiesta del "votado San Martín"243. De la segunda 
sabemos a través de una solicitud al obispado del ayuntamiento de Añora en 1811 en la 
que se alude a "la inmemorial costumbre de hacer funcion votiba por villa a la Imagen de 
Maria Santisima con el titulo de Peña, en el ultimo domingo de Agosto de cada uno, con 
missa, procesion y sermon"244. Sin embargo, en un inventario de 1843 de bienes del clero 
para su arrendamiento no se citan cofradías ni de San Martín ni de la Virgen de la Peña245, 
a pesar de que muy probablemente la imagen de esta última había alcanzado ya el nivel de 
representación comunal preferente y a ella se dirigían las súplicas de los noriegos en los 
momentos más críticos para la población, como lo demostraría la pervivencia de una 
coplilla que atribuimos a la protección de la patrona durante la epidemia de cólera de 1855: 
"Si la Virgen de la Peña/ no fuera nuestra abogada/ ya hubiera entrado en Añora/ el cólera 
envenenada"246.  

 
 

                         
241 H. M. Velasco Maillo, “Las leyendas de hallazgos y apariciones de vírgenes. Un replanteamiento de la 
religiosidad popular como religiosidad local”, en La religiosidad popular (C. Álvarez, M.J. Buxó y S. 
Rodríguez, Coords.), tomo II, Anthropos y Fundación Machado, Barcelona, 1989, págs. 401-410, pág. 
403. 
242 J. M. Díez Taboada, “La significación de los santuarios”, en La religiosidad popular (C. Álvarez, M.J. 
Buxó y S. Rodríguez, Coords.), tomo III, Anthropos y Fundación Machado, Barcelona, 1989, págs. 268-
281, pág. 275.  
243AHMA, reg. 433, leg. 37, expte. 14. 
244AGOC, DO, expte. 1811, documento con fecha de 2 de agosto. 
245AHMA, reg. 432, leg. 37, expte. 13. Se citan las cofradías de San Pedro, San Antonio, Ánimas, Nuestra 
Señora del Rosario, Santísimo y Santo Cristo de la Columna y Vera Cruz. 
246 A. Merino Madrid, “Fenomenología religiosa de las epidemias en la comarca de Los Pedroches”, en 
Crónica de Córdoba y sus pueblos II, Asociación Provincial de Cronistas Oficiales y Excma. Diputación 
Provincial, Córdoba, 1991, págs. 106-115, pág. 110. 



[139] 
 

 
 

Entrada de la Virgen de la Peña en la parroquia el día de su fiesta. 
 
 

Como fiesta patronal que era, las celebraciones en honor de la Virgen de la Peña 
eran costeadas en parte por el Ayuntamiento, que, por ejemplo, en 1831 aportó 90 reales 
“por la función y fiesta de Iglesia a Ntra. Sra. de la Peña”247. Para finales del siglo XIX nos 
consta por noticias periodísticas que también se celebraban en Añora “capeas de reses” 
(llamadas entonces “capeos”) con motivo de las fiestas de la patrona248. En 1891 hubo 
también lidia de novillos en tres corridas, para lo que se contrató al novillero sevillano 
Enrique León Leoncito249. 

 
Durante todo el siglo XX la devoción a la Virgen de la Peña continuó aumentando 

hasta lograr asumir todos los atributos propios de una imagen patronal exclusiva en la que 
el pueblo de Añora busca su representación grupal por encima incluso de diferencias 
ideológicas muy radicales250. Sus fiestas han llegado a ser las de mayor significación 
simbólica y festiva de la comunidad y su imagen se ha convertido en la principal 
destinataria de mandas y promesas. En torno a su fiesta se organizó la Feria de agosto, la  

                         
247 Interrogatorio de propios y arbitrios (1831). AHMA, reg. 428, leg. 37, expte. 9. Respuesta a la pregunta 
sexta. 
248 Diario de Córdoba, 14 de agosto de 1888, pág. 3 y 21 de agosto de 1891, pág. 3. 
249 Diario de Córdoba, 1 de agosto de 1891, pág. 3. 
250La imagen de la Virgen de la Peña fue la única talla religiosa que sobrevivió en Añora a la guerra civil. 
Según testimonios orales, cuando se iniciaron las revueltas en el pueblo, la imagen de la Virgen fue 
escoltada por dos  soldados republicanos hasta la casa de la hermana del cura, quien la guardó hasta el fin 
de la contienda (A. Merino Madrid, “El exilio de la Virgen de la Peña de Añora”, Diario Córdoba, 22 de 
agosto de 1995, pág. 15). 



[140] 
 

más importante del ciclo festivo local, y la Virgen de la Peña es la protagonista de los dos 
momentos más significativos de expresión devocional colectiva en la localidad: la bajada 
y subida de la Virgen. Se trata de dos solemnes desfiles procesionales, celebrados 
respectivamente en la actualidad el 23 de agosto y el 8 de septiembre, que, con el protocolo 
de las grandes ocasiones, trasladan a la imagen de la Virgen desde su ermita en las afueras 
de la población hasta la parroquia y a la inversa.  Como ocurre en tantos otros casos de 
hermandades de identificación comunal, los actos propios de hermandad se confunden con 
los actos genéricos de la comunidad hacia su patrona. Son los días en los que los noriegos 
que residen habitualmente fuera del pueblo confirman su voluntad de seguir perteneciendo 
a la comunidad a través de su presencia en estas ceremonias rituales de reafirmación local, 
con las que el pueblo se identifica y se individualiza frente a otras localidades vecinas que 
practican ritos similares. 
 

En la reunión plenaria de 18 de agosto de 1901 la corporación declara que “era 
conveniente, dada la costumbre generalmente establecida y con el fin de contribuir en lo 
posible a solemnizar las próximas fiestas en honor de Ntra. Sra. de la Peña invertir alguna 
cantidad del artículo correspondiente del presupuesto municipal en proporcionar al 
vecindario algún recreo honesto y deleitable”, para lo que se destina una partida de 200 
pesetas. Ya entonces se realizaba un mercado de ganado en el propio recinto de la ermita y 
las capeas eran habituales durante estos días. En 1917 se organizaron dos funciones de 
cinematógrafo (todavía una rareza en esta época) y una de fuegos artificiales. Al principio 
de las fiestas el Ayuntamiento repartía pan como limosna entre las familias pobres de la 
localidad.  
 

 
 

Procesión de la Virgen de la Peña durante los años sesenta del siglo XX 
 

 
En numerosas ocasiones, con motivo de las guerras o las frecuentes crisis de 

subsistencia de la época y con la finalidad de atender a otras causas más necesarias, se 
suprimieron los festejos, manteniéndose solo las celebraciones religiosas y la “abundante 
limosna de pan” para los pobres. La delicada situación económica de la época obliga al 



[141] 
 

Ayuntamiento en ocasiones a salir al frente de ciertas responsabilidades, como en 1912, 
cuando el consistorio hubo de asumir la mayordomía de la patrona “con el fin de que no 
desapareciera tan buena y antigua costumbre”. 
 

Que la imagen de la patrona ocupaba ya el nivel máximo de representación 
devocional lo demuestran hechos como que en 1917 el Ayuntamiento de Añora decidiera 
celebrar funciones religiosas "para impetrar de Ntra. Sra. María Santísima de la Peña la 
benéfica lluvia que fertilice estos campos yermos", dada la sequía que durante varias 
anualidades venía sufriendo la zona251. En 1922, por su parte, se constituyó la actual 
Hermandad de la Virgen de la Peña, por iniciativa de José Reyes Gil Benítez, que fue 
también su primer Hermano Mayor.  

 
Todavía en estas fechas, la festividad patronal tenía lugar el último domingo de 

agosto y gozaba ya de una estructura similar a la que, en buena parte, se mantiene hasta 
hoy mismo. Las ceremonias religiosas comenzaban con el traslado procesional de la 
imagen de la patrona desde su ermita hasta la iglesia parroquial, que tenía lugar la víspera 
del último domingo de agosto. La ocasión se solemnizaba con el acompañamiento de una 
banda de música. Durante los días feriales se oficiaban misas extraordinarias por parte de 
sacerdotes generalmente venidos de otras localidades, para marcar así el carácter 
excepcional de la ocasión, y que pronunciaban encendidos sermones en torno a las 
cualidades excelsas de la Virgen de la Peña. En 1909, por ejemplo, según el periódico El 
defensor de Córdoba252, se celebraron “dos suntuosas funciones religiosas” oficiadas por 
Francisco Madrid Madrid, párroco de Torrecampo, y  el joven noriego Francisco Bejarano 
Fernández, que acababa de ser nombrado beneficiado de la Santa Iglesia Catedral de 
Córdoba  y secretario particular del Obispo. El primero, en su sermón, “con palabra 
vigorosa y con la energía que le es propia, desarrolló un hermoso panegírico al exponernos 
las excelencias de María Santísima ante el trono del Altísimo y los beneficios que prodiga 
al género humano”. El segundo “estuvo elocuentísimo, uniendo a su fácil palabra los 
profundos conocimientos y la viva fe con que se dedica a ensalzar las glorias de nuestra 
Madre y Patrona María Santísima de la Peña”. Como preste en ambas funciones actuó el 
cura de Encinas Reales José María Herruzo, quien, a decir del periodista, “desplegó sus 
buenos dotes de cantor”. Precisamente este año la fiesta se celebró el domingo 22 de 
agosto, que no era el último, sino el penúltimo del mes. 
 

Al término de la función religiosa del domingo, se realizaba el tradicional convite 
de mayordomía. Para ese mismo año el corresponsal del periódico informa de que los 
mayordomos “con mucho esmero y esplendidez obsequiaron con vino, pastas y dulces a 
las muchas personas que concurrieron al convite”. Años más tarde, la crónica periodística 
hablará ya del “típico tamborilero” que encabeza el cortejo a la casa del mayordomo y de 
“la rica meloja y garbanzos tostados que son de ritual” en este banquete253. 
 

El Ayuntamiento, por su parte, se encargaba de organizar y costear el resto de 
actividades feriales , que solían incluir un mercado de ganado, capeas y diversiones 
populares. Para el año 1908 tenemos una detallada descripción de algunos divertimentos 
feriales gracias a la crónica publicada en El defensor de Córdoba254  y que dice así: 
 
                         
251 AHMA, reg. 79, leg. 10. Actas Capitulares. Sesión de 18 de noviembre de 1917. 
252 El defensor de Córdoba, 13 de septiembre de 1909, pág. 1. 
253 El defensor de Córdoba, 27 de agosto de 1931, pág. 2.  
254 El defensor de Córdoba, 24 de septiembre de 1908, pág. 1. 



[142] 
 

“Con motivo de las fiestas celebradas en esta villa en honor a nuestra Madre y 
Señora la Virgen de la Peña, hemos tenido unos cuantos días de solaz y regocijo 
con los actos religiosos y distracciones que varios particulares y el digno 
Ayuntamiento nos ha proporcionado. 
 
Al efecto contrató a la banda municipal del inmediato pueblo de Dos Torres, la que 
desde los balcones del precioso edificio en que están instaladas las oficinas del 
Ayuntamiento, ejecutó varias y escogidas piezas, interin varios chicos metidos en 
sacos avanzaban con la torpeza que el obstáculo referido imponía a sus piernas, y 
causando la hilaridad de los circunstantes hacia la meta en donde había una 
cantidad de dinero para aquel que primero llegase. 
 
No menos hicieron reír y pasar un rato bastante distraído otros cuantos chicos, y 
también adultos, que pugnaban por subir al extremo opuesto al del enclavamiento 
de una viga encebada en donde había un sendo jamón pendiente de una cuerda que, 
pasando por una polea, le impulsaba un movimiento de arriba abajo y viceversa 
para hacer más dificultoso el alcance”. 

 
En 1909, por iniciativa del alcalde 

Mateo Ruiz García, se inició con gran éxito 
la celebración de una feria o mercado de 
ganados durante tres días en el Ejido de 
San Martín, en la cual, según El defensor 
de Córdoba255, “se reunieron muchísimas 
cabezas de ganado, tanto mular como 
vacuno, lanar y de cerda, habiéndose 
llevado a efecto más de cincuenta 
transacciones entre las diferentes clases de 
ganado concurrentes”. Como actividades 
complementarias tuvieron lugar “dos 
funciones de fuegos artificiales, que 
resultaron muy vistosos y de buen efecto, 
recreo mil veces preferible al inculto y 
peligroso de los toros que en años 
anteriores se celebraban”. Pues resulta que 
durante algunos de estos primeros años del 
siglo XX no se celebraron “las 
acostumbradas capeas” (espectáculos 
taurinos en los que solo se ejecutaba la 
suerte de capa) en cumplimiento de una 
circular del Gobierno Civil de 1908 que 
prohibía rigurosamente esta “diversión 
bárbara que debe desaparecer para 
siempre”. La disposición, publicada en el 

Boletín Oficial de la Provincia en base a una Real Orden de 5 de febrero de ese año, 
ordenaba “que no han de ser permitidas ni toleradas corridas de toros, vacas, novillos o 
becerros en locales o sitios que no sean las plazas edificadas para esta clase de 
espectáculos”, añadiendo expresamente que “en manera alguna podrán los señores alcaldes 
autorizar ni consentir capeas, ni aun en las plazas de toros”. 
                         
255 El defensor de Córdoba, 13 de septiembre de 1909, pág. 1. 



[143] 
 

Según nos cuenta Antonio Porras en su libro sobre las bodas en Añora, con motivo 
de las fiestas también eran muy habituales las rifas, a las que eran muy aficionados los 
noriegos de la época, especialmente las rifas de loza y cristalería. Era esta la ocasión para 
que los novios regalaran a las novias los objetos que tocaban, especialmente cuando se 
trataba de noviazgos todavía en ciernes.  

 
El 28 de agosto de 1910, coincidiendo con las fiestas patronales en honor de la 

Virgen de la Peña, tiene lugar en Añora una peregrinación de católicos procedentes de 
trece pueblos de Los Pedroches que nos da una idea del nivel de veneración supracomunal 
del que gozaba entonces la imagen noriega. Atendiendo a una convocatoria publicada en 
los principales diarios provinciales256, con la finalidad implícita de protestar contra las 
medidas secularizadoras del gobierno liberal de la época y de manifestar la fuerza católica 
de la comarca257, se produjo una numerosa concentración de fieles procedentes de casi 
todos los pueblos de la zona.  A las ocho de la mañana comenzaron a llegar a Añora las 
comitivas procedentes de los diferentes pueblos con representaciones de diversas 
hermandades y cofradías locales. En la parroquia de San Sebastián, donde se encontraba la 
imagen de la Virgen de la Peña, siete sacerdotes de diferentes pueblos concelebraron una 
misa solemne y el párroco de Santa Catalina de Pozoblanco, Antonio María Rodríguez 
Blanco  –que encabezada la junta organizadora de la peregrinación y era su principal 
promotor-, pronunció un sermón , “cuyo tema fue comparar las tribulaciones de la Iglesia 
Católica con las de la Virgen Santísima y el triunfo de la una y de la otra en todas las 
épocas de la historia”258. Por la tarde se realizó una multitudinaria procesión con la imagen 
de la Virgen de la Peña por las calles del pueblo hasta su ermita, en una apoteosis de 
clericalismo triunfante. Al regreso, desde un balcón de la plaza de la Iglesia, varios 
sacerdotes se dirigieron a los presentes; entre ellos, el párroco de Villaralto, Francisco 
Fernández, “que exortó a los oyentes para que se aprestasen a la defensa de la religión 
católica”.259 Finalmente, el párroco de Santa Catalina propuso enviar al Papa un telegrama, 
cuyo tenor fue aprobado por aclamación: “Al Secretario de Estado de Su Santidad. Roma. 
El párroco de Santa Catalina, Pozoblanco (Córdoba).  Autorizado párroco de Santa 
Catalina por peregrinos de trece pueblos, ofrezco incondicional obediencia al Papa”260.  
 

En algún momento que desconocemos, la Feria se trasladó del 23 al 27 de agosto. 
Por la prensa sabemos que en 1931 la fiesta principal se celebró  –como en la actualidad- el 
24 de agosto, que ese año era lunes, por lo que hemos de suponer que para entonces el 
cambio ya se había realizado. El cronista describe el ritual de ese año con misa solemne a 
las nueve de la mañana y vísperas a las cinco, finalizadas las cuales “salió de la parroquia 
la tradicional procesión a la que asistió un número no menor de fieles al de años anteriores. 
A la salida de la parroquia y durante todo el trayecto fueron lanzados al aire multitud de 
cohetes que juntamente con la Banda Municipal de Dos Torres, que ejecutó variada pieza, 
y el alegre repique de campanas, formaban un conjunto que dio al acto gran solemnidad. 
Terminada la procesión, la Hermandad de Nuestra Señora de la Peña con el típico 
“tamborilero” a la cabeza, marchó a casa del Mayordomo de la misma donde fue invitada 

                         
256 El defensor de Córdoba, 26 de agosto de 1910, pág. 1. 
257 Antonio Merino Madrid, “La movilización clerical en Los Pedroches a principios del siglo XX: la 
peregrinación de 1910 en Añora”, Crónica de Córdoba y sus pueblos XIX, Asociación Provincial 
Cordobesa de Cronistas Oficiales y Diputación, Córdoba, 2013, págs. 99-109. 
258 El defensor de Córdoba, 31 de agosto de 1910, pág. 1. 
259 Diario de Córdoba, 2 de septiembre de 1910, pág. 1. 
260 El defensor de Córdoba, 31 de agosto de 1910, pág. 1. 



[144] 
 

espléndidamente (he de advertir que no faltaron la rica meloja y garbanzos tostados, que 
son de ritual de la hermandad)”261. 

 
El Anuario de 1932 recoge que Añora “celebra feria de ganados y fiestas el 24 de 

agosto”262. Un Diccionario Geográfico de 1957 afirma, por su parte, que “las fiestas 
típicas [de Añora] son feria y fiestas patronales en honor de Nuestra Señora de la Peña, 
patrona de Añora, que se celebran del 23 al 27 de agosto, trasladándose la imagen en 
procesión desde el santuario al altar mayor de la parroquia. El 8 de septiembre se la lleva, 
en procesión, nuevamente al santuario; durante estas fiestas se celebran feria de ganados, 
carreras de burros, partidos de fútbol, cucañas, etc.”263  
 

La prensa comarcal también nos ofrece testimonios del desarrollo de la Feria a 
mediados del siglo XX. Así, El Cronista del Valle nos ofrece en su crónica un completo 
resumen de las celebraciones en 1959, en las que, como es habitual, se mezclan las 
religiosas con las lúdico-festivas:  

 
“En la madrugadadel día 24, alegres dianas por la Banda de Música, y a las 

9 horas Santa Misa, con Sermón. A las 11, reparto de limosnas en el Ayuntamiento 
a los pobres. Después desfile de Gigantes y Cabezudos. Por la tarde Santo Rosario, 
procesión y convite en casa del Mayordomo. 

Los días 25, 26 y 27, por la mañana, feria de ganado con importantes 
premios a las primeras operaciones. A las 11, durante los tres días, divertidas 
cucañas, juegos japoneses, carreras de sacos, de cintas, etc. 

Por la tarde, tres festivales taurinos en los que intervendrán, entre otros, 
Pedrín Castro y Antonio Segura con ganado de D. Tomás Jiménez, de Bailén 
(Jaén). El 27 actuará una agruación cómico-taurino-musical”264. 

 
 Todavía por entonces la Feria se desarrollaba en el entorno de la ermita de la 
Virgen de la Peña y Egido de San Martín, donde se instalaban también las infraestructuras 
necesarias. Pronto, sin embargo, quizás cuando el mercado de ganado dejó de tener 
relevancia, todo se trasladó a la calle Concepción, que era entonces el núcleo de la vida 
económica y social de Añora.  
 

El centro neurálgico de la Feria lo constituía durante los años 60 y 70 la caseta 
municipal, que se montaba en la hoy llamada Plaza de las Velardas (y entonces conocida 
popularmente como Plaza del Mercado).  La plaza se hallaba empedrada y en su centro 
existía un rectángulo encementado que hacía las veces de pista de baile. Todo el recinto de 
la plaza se vallaba temporalmente para controlar el acceso a la caseta, que era de pago. Allí 
actuaban las orquestas y los conjuntos de moda en la comarca, algunos tan recordados 
como Piscis 71 (grupo de música pop creado en Pozoblanco en 1971, pero del que 
formaban parte también algunos noriegos) o Los sentidos. Entre las actuaciones que se 
organizaban en la caseta figuraban también programas de variedades con humoristas y 
magos y las ceremonias de elección de las misses. 
 

 

                         
261 El defensor de Córdoba, 27 de agosto de 1931, pág. 2.   
262 Anuario regional descriptivo…, fascículo Córdoba, pág. 32. 
263 Diccionario Geográfico de España, Ed. del Movimiento, Madrid, 1957. 
264 El Cronista del Valle, 22 de agosto de 1959, pág. 5. Los festejos taurinos se celebraban en una plaza 
portátil que recorría casi todos los pueblos de la comarca (Ibidem, pág. 7). 



[145] 
 

 
 
Tres jóvenes, seguidas por las autoridades locales, se dirigen con el trofeo al campo de fútbol para inaugurar 

un partido de feria (25 de agosto de 1959). 
 

 
 

Alineación de un equipo de fútbol local para el partido de feria. 
 



[146] 
 

 
 

Jóvenes vestidos de fiesta en la Feria de 1956 en el recinto de la Virgen de la Peña 
 

 
 

Mujeres vestida de fiesta en la calle Virgen.  
Detrás puede distinguirse un cartel que dice: “Fiestas de Nuestra Señora de la Peña”. 



[147] 
 

A lo largo de la calle Concepción se instalaban el resto de atracciones feriales, que 
por entonces no eran muy abundantes (alguna caseta de tiro y de juguetes, la tómbola y los 
inevitables puestos de turrón) . A la sombra del árbol de la muralla de la Virgen de la Peña 
se realizaban las tradicionales carreras de cintas en bicicleta y bajo los eucaliptos que había 
en la calle San Martín las cucañas con gallos amarrados en la cima. Hasta la construcción 
de la plaza de toros a comienzos de los 80, los espectáculos taurinos se celebraban en 
rústicas plazas formadas por carros dispuestos en círculo que se instalaban en una cerca 
colindante al egido de San Martín.  

 
El aumento de atracciones y puestos feriales, las nuevas necesidades de ocio y la 

voluntad de evitar a los vecinos las molestias y ruidos inherentes a la celebración en las 
mismas puertas de sus casas sacaron de nuevo en 1982 la Feria al exterior del pueblo, 
donde hoy se mantiene, siguiendo una tendencia similar experimentada por entonces en 
casi todos los pueblos y ciudades. Junto al campo de fútbol y frente a la ermita de la 
Virgen de la Peña se ha ido desarrollando en los últimos años un recinto ferial con 
instalaciones permanentes (como escenario o aseos) y amplios espacios colindantes en los 
que se instalan las atracciones feriales. El centro de la celebración nocturna es ahora la 
verbena que se organiza en el centro del recinto, de acceso gratuito, en la que actúan 
orquestas específicamente dedicadas a estos menesteres. Alrededor de la pista de baile se 
instalan los chiringuitos, que tienen también un papel protagonista al mediodía, cuando 
tiene lugar la aparcería que en muchas ocasiones se alarga hasta bien entrada la tarde. En 
ese mismo lugar se celebran certámenes y concursos de habilidades diversas. 
 
 
7. RECUPERACIÓN DEL CULTO A SAN MARTÍN 
 
 
 La fiesta de San Martín, por su parte, conservó cierto esplendor hasta los años 
sesenta del siglo XX. Comenzaba el día diez por la tarde, cuando todo el pueblo vestido 
con sus mejores galas trasladaba procesionalmente al santo desde la ermita de la Virgen de 
la Peña hasta la parroquia. Al día siguiente, el de su fiesta, se celebraba por la mañana misa 
mayor y luego una procesión por el recorrido habitual de los desfiles noriegos. Por la  
tarde de nuevo todo el pueblo acudía a devolver al santo a la ermita. Durante todo el día se 
celebraban bailes y corros en las calles, animados por las muchas personas que acudían de 
otros pueblos, especialmente de Pozoblanco, donde al parecer eran muy devotos del santo.  
 

San Martín ha tenido en Añora durante todo el siglo la consideración de santo 
patrón protector de los campos y a él se recurría, al parecer con éxito, en casos de sequía 
grave, por lo que popularmente se le ha conocido en este pueblo como San Martín el 
meón. Así, en 1987 se hicieron rogativas al santo dada la sequía que se padecía ese año y la 
respuesta fue tal que en el Carnaval siguiente se cantaba esta coplilla: 
 

A San Martín, que es meón, 
le limpiaron los atranques 
y no para de llover, 
¡no sabrá que ya hay bastante! 

 
Su celebración en este estado era un compendio de todas las funciones básicas de  

una fiesta comunitaria de integración. Su imagen, que se guarda en la ermita de la Virgen 
de la Peña, solía ser trasladada procesionalmente a los campos cercanos para impartir su 



[148] 
 

bendición y en el día de su fiesta titular acudían masivamente vecinos de otros pueblos, 
especialmente de Pozoblanco. Por la noche, las pandillas de amigos se reúnen en la casa de 
alguno de ellos para, entre juegos y bailes, comer la típicas gachas blancas, elaboradas con 
mucha azúcar y tostones (pequeños trozos de pan frito). Con las gachas sobrantes los 
jóvenes suelen recorrer el pueblo tapando las cerraduras (también llamadas aquí 
“llaveros”) de las puertas de las casas, lo que a la mañana siguiente provocaba más de un 
enfado entre la población (aunque siempre se trata de un disgusto hasta cierto punto 
simulado, pues la costumbre es aceptada como inevitable, mandada por la tradición). En 
los últimos años las gachas han sido sustituidas por papelillos cortados en pequeños trozos 
e incluso serrín, materiales que se depositan en los umbrales de las casas. 
 

 
 

Imagen de San Martín en un estandarte fechado en 1926  
que se conserva en su actual ermita de Añora 

  



[149] 
 

Desde finales de los sesenta, o quizás antes, la fiesta entró en decadencia, hasta 
llegar prácticamente a desaparecer a principios de los ochenta, cuando ni siquiera se 
celebraron ya los cultos religiosos. Fue en 1987 cuando de nuevo el Ayuntamiento de 
Añora, llevado seguramente por una moda general de recuperación de tradiciones antiguas, 
quiso recobrar esta fiesta ya casi olvidada y, habiéndola declarado fiesta local, preparó 
algunos actos con motivo del día del santo. En un díptico que se publicó con este motivo se 
recordaba que san Martín había sido elegido, por votación popular, Patrón de Añora y que 
durante mucho tiempo se guardaron en el Ayuntamiento o la Parroquia los documentos 
que acreditaban ese voto, pero que en la actualidad habían desaparecido. Al parecer, según 
esta fuente, el pueblo de Añora renovó el voto a San Martín después de 1939 y así consta, 
como hemos visto, en algunas actas capitulares. Resulta conveniente resaltar la necesidad 
que tuvo el Ayuntamiento de Añora de recordar estos datos, pues en la memoria colectiva 
del pueblo, sobre todo en las generaciones más jóvenes, había desaparecido ya en buena 
parte la conciencia de San Martín como patrón de la localidad. 
 

Hasta tal punto ha llegado esta revitalización que en 1993 se iniciaron los trámites 
para la creación de una hermandad titular del santo. La idea surge de “un grupo de 
personas de la localidad” que se dirigen al párroco y al alcalde para exponerle su idea no 
solo de crear una hermandad de San Martín, sino también de adquirir un terreno para 
edificar una ermita, preferentemente en el paraje de Los Jarales. El objetivo a más largo 
plazo era organizar una romería “con motivo de su traída o regreso a la ermita”265. La idea 
es bien recibida por las autoridades y se crea una comisión coordinada por Antonio Benítez 
Sánchez. Al año siguiente se anuncia ya la inscripción de 100 hermanos en la nueva 
cofradía y se detallan algunas gestiones realizadas en la búsqueda de un terreno adecuado 
para construir la ermita266.  
 

Las gestiones de la comisión y de la alcaldía dan su fruto, hasta el punto de que en 
1995 se anuncia la donación que la familia Moreno Cabrera de Pozoblanco ha realizado al 
pueblo de Añora de seis fanegas de tierra en Los Jarales “para que se construya una ermita 
al santo patrón del pueblo y se celebre en lo sucesivo y anualmente una romería en su 
nombre”. El Ayuntamiento, por su parte, declara su intención de adquirir algunas fanegas 
más de terreno para implantar allí otros espacios de ocio: un parque recreativo, parque 
infantil y pistas polideportivas267. 
 

Enseguida comienzan las obras de construcción de la ermita, que en el verano de 
1996 estaba ya sacada de cimientos y en mayo de 1998 tan solo a falta de la cubierta268. La 
ermita finalmente, sin embargo, no se inauguró hasta el 15 de marzo de 2009. Al retraso 
contribuyó no solamente la escasez de fondos para finalizar las obras, sino la demora 
forzosa impuesta por el Obispado de Córdoba, que no autorizó el uso religioso del edificio 
hasta que el Ayuntamiento de Añora no le cedió gratuitamente ante notario la propiedad de 
la ermita y una franja de terreno perimetral (482,48 m2 de superficie total)269. 
 

Al inaugurarse la nueva ermita se definieron también los nuevos ritos dirigidos por 
la hermandad, presidida entonces por Araceli Fernández. La imagen del santo 
permanecería en la ermita de Los Jarales hasta una semana antes de su fiesta del 11 de 

                         
265 Boletín Informativo Municipal de Añora, nº 14, Agosto de 1993. 
266 Boletín Informativo Municipal de Añora, nº 17, Agosto de 1994. 
267 Boletín Informativo Municipal de Añora, nº 20, Agosto de 1995. 
268 Boletín Informativo Municipal de Añora, Agosto de 1996 y Mayo de 1998. 
269 Boletín Oficial de Provincia de Córdoba, 16 de abril de 2007. 



[150] 
 

noviembre, en que sería trasladado procesionalmente con acompañamiento de fieles hasta 
la parroquia de San Sebastián de Añora. Allí recibiría los actos de culto el día de su fiesta y 
por la noche sería trasladado procesionalmente de nuevo a la ermita de la Virgen de la 
Peña, donde permanecería hasta el Domingo de Resurrección, día de la fiesta de los 
hornazos, en el que volverá a la ermita de Los Jarales y se celebrará allí la romería en su 
honor. Posteriormente, sin embargo, se han modificado las fechas de los traslados, estando 
aún la celebración pendiente de alcanzar un ritual definitivo. 
 

Parece innegable que a la hora de determinar las causas que pueden alentar este 
redescubrimiento del culto al santo patrón en Añora habría que atender más bien a criterios 
socio-culturales que religiosos. Es cierto que a nivel local este renacimiento de las formas 
externas de religiosidad popular se manifestaron también en la misma época con la 
creación en 1991 de la Cofradía del Santísimo Cristo del Amor y María Santísima de los 
Dolores, la cual, aunque de la mano de influencias foráneas muy ajenas a los modos 
autóctonos de expresar los sentimientos religiosos, propició un notable desarrollo de la 
actividad pasionista local. Sin embargo, resulta pertinente destacar que ni la decisión de 
levantar una ermita ni la elección del lugar para ello han estado condicionadas, ni tan 
siquiera han sido influidas, por algún determinante  religioso. No solo no se ha producido 
ninguna hierofanía o teofanía, sino que falta el más mínimo hecho fundante que confiera 
carácter sagrado a la ubicación exacta del santuario. La elección del lugar concreto se ha 
debido exclusivamente si no al azar, al menos sí a la resolución favorable de una petición 
de donación de terrenos y de una negociación política, para lo cual en principio se 
barajaron varias localizaciones. La decisión de crear la hermandad como órgano director 
del culto patronal y la subsiguiente de edificar la ermita obedecería, por su parte, a un 
deseo de fomentar la identidad colectiva de la mano de un símbolo plenamente aceptado 
por la comunidad, pero también tiende claramente a la satisfacción de una demanda social 
manifestada por el vecindario de forma tácita (la existencia de un santuario rural, alejado 
de la población, que posibilite la realización anual de una romería), necesidad nacida por la 
influencia no solo de las localidades vecinas que gozan de romerías populares sino, sobre 
todo, por la presión de los medios de comunicación de masas, en concreto la televisión. 
 

Es cierto que en los últimos tiempos se ha observado el nuevo vigor que están 
cobrando las manifestaciones religiosas en torno a los santuarios, especialmente aquellos 
que se encuentran en parajes naturales de interés, señalándose el componente ecológico 
que subyace en estas celebraciones. La universalización de los alienantes modos de vida 
urbanos parece hacer necesaria la existencia de estos hitos festivos que permiten un 
reencuentro del hombre con la naturaleza, encuentro en el que, aunque el elemento 
religioso no está ausente e incluso es el fundamental para muchos, domina claramente una 
actitud lúdica de ocio en la que el ritual religioso es un conglomerado de componentes 
culturales y estéticos que contribuyen a la expansión emocional y física.  
 

Sin embargo, resulta imposible buscar en la necesidad de propiciar el reencuentro 
del hombre con la naturaleza la revitalización del culto a San Martín y, por consiguiente, la 
edificación de una ermita en la dehesa, puesto que en un pueblo pequeño como Añora los 
usos vitales y los modos de trabajo exigen todavía un contacto cotidiano con el campo. 
Habría que pensar más bien en una necesidad sobrevenida a los habitantes de Añora por 
influencia de una moda de las romerías extendida por toda la geografía nacional, pero 
especialmente andaluza, cuyo conocimiento ha llegado a ser exhaustivo y reiterado gracias 
a la televisión y al empeño actual de comunidades y ayuntamientos de potenciar y 
publicitar las manifestaciones tradicionales autóctonas. Así se crea la necesidad de 



[151] 
 

peregrinar, para lo cual es necesario fijar una meta de peregrinación, cuya elección por los 
noriegos, faltando cualquier revelación de la divinidad o la más mínima implicación 
devocional, ha estado determinada tan solo por el antiguo inconsciente colectivo que 
atribuye a la dehesa en sí misma un carácter sagrado que impregnará automáticamente a 
cualquier concreción del mismo que allí se ubique. En este caótico conglomerado de 
motivaciones socio-psicológicas no habría que despreciar tampoco la coincidencia de la 
edificación de la ermita y la creación en su entorno de un parque rural municipal con la 
política mancomunada de la época que pretendía un difícil desarrollo del turismo rural en 
la comarca como nueva fuente de ingresos que ayude a la superación de unas estructuras 
económicas tradicionales hoy consideradas insuficientes. Así, observamos de nuevo cómo 
la religiosidad popular, la sociedad y la política económica marchan de la mano en 
numerosas ocasiones, a la vez que se destaca la económica, en sus diversos aspectos, como 
una de las funciones más generalizadas de las fiestas. 
 
 
8. EL FOLKLORE DE LOS PATRONES 
 
 

El folclore tradicional de transmisión oral cuenta siempre con la incertidumbre 
sobre la autoría de las composiciones. Resulta evidente que todas las letrillas y canciones 
populares anónimas fueron escritas algún día por un compositor concreto y luego el paso 
del tiempo y la actuación del "autor legión" de Menéndez Pidal las fue modulando y 
adaptando a las diversas circunstancias que las han conservado y transmitido 
generacionalmente. Raramente se ha conservado el nombre del creador original de las 
piezas tradicionales y por eso decimos que pertenecen al pueblo, que es el que las ha hecho 
suyas y guardado en su memoria colectiva. A veces, sin embargo, no resulta complicado 
desentrañar el misterio de la tradición. En Añora se canta desde hace algunas décadas 
como "popular" un himno a la patrona de la localidad titulado "Virgencita de la Peña": 
 

Virgencita de la Peña 
Patrona de los noriegos 
esperanza de tus hijos   
que han nacido junto al cerro.   
Los que han hundido el arado   
y han cultivado su suelo   
te piden que los ampares   
Patrona de los noriegos.  
 
En la viña de mi tierra   
hay un recuerdo querido,   
en cada hilera un amor   
en cada surco un suspiro,   
en cada hoja una esperanza   
y la esperanza en racimo,   
Virgencita de la Peña 
es todo lo que pedimos.  
 
En tierra de aquellos hijos   
que claman hoy a tu cielo,   
hacia ellos se despuntan   



[152] 
 

sus más queridos anhelos.   
Para ti van estos cantos.   
Para ti van estos ruegos.   
Virgencita de la Peña 
Patrona de los noriegos.270  

 
La rogativa mariana de Añora, sin embargo, no es sino una ligera adaptación de la 

canción "Virgen de la Carrodilla", una advocación venerada en Mendoza (Argentina) que 
recibe su culto principal durante la Fiesta Nacional de la Vendimia. En su honor se canta 
allí una "tonada cuyana" escrita por el poeta y folclorista argentino Hilario 
Cuadros (aunque hay cierta discusión al respecto y no falta quien atribuye la letra al 
escritor mendocino Julio Quintanilla) y musicada por Pedro Herrera. La versión noriega de 
esta canción argentina se limita básicamente a modificar los versos "Virgen de la 
Carrodilla/ patrona de los viñedos" por "Virgencita de la Peña/ patrona de los noriegos" y 
más adelante, en lo que interpreto como un error muy significativo de transmisión, se 
altera la estrofa entera "Ten piedad de aquellos hijos/ que le han clamado a tu cielo/ haz 
que a ellos se les cumplan/ sus más queridos anhelos" por un arreglo casi ininteligible: "En 
tierra de aquellos hijos/ que claman hoy a tu cielo/ hacia ellos se despuntan/ sus más 
queridos anhelos". Según testimonios orales, la versión noriega fue realizada en los años 
80 del siglo XX. 
 

En realidad, el auténtico himno noriego popular a la Virgen de la Peña es la jota 
titulada “La que más altares tiene”, la cual, como muchas otras manifestaciones del 
folklore autóctono, combina motivos religiosos y profanos. En realidad, se trata también de 
la adaptación de una jota aragonesa dedicada a la Virgen del Pilar271, aunque el pueblo de 
Añora la ha asumido como propia con una alta intensidad emocional. 
 

Es la Virgen de la Peña, 
cantando, navegando, navegué, 
la que más altares tiene 
y olé 
que en la Añora no hay ninguna 
cantando, navegando, navegué, 
que en su pecho no la lleve 
y olé. 
 
Estribillo: 
Si se va la niña a la sala 
dile que se siente 
dale un besito en la cara 
que se lo merece, 
que se lo merece, la niña, 
que se lo merece, 
si se va la niña a la sala 
dile que se siente. 
 

                         
270 Letra tomada del CD “Al son de la noria. Música popular de Añora” de la Rondalla y Coral “Ntra. Sra. 
de la Peña” (2007). 
271 “La que más altares tiene / y es la Virgen del Pilar / la que más altares tiene / y no hay pecho aragonés 
/ que en su fondo no la lleve / que en su fondo no la lleve / y es la Virgen del Pilar”. 



[153] 
 

Otro estribillo de jota que hace referencia a la Virgen de la Peña es este: 
 
La Virgen de la Peña 
es muy chiquita 
y en nuestros corazones 
tiene su ermita. 

 
San Martín, por su parte, cuenta desde los años 90 del siglo pasado con un himno 

compuesto expresamente para ser cantado en los actos religiosos de la hermandad. 
 

Estribillo: 
San Martín, Patrón de Añora, 
concédenos tu bondad, 
ilumina nuestras almas 
y cúbrenos con tu paz. 
 
Estrofas: 
Protege a este pueblo tuyo 
que te venera y te quiere 
ayúdanos con tu ejemplo 
a ser tus testigos fieles. 
 
Eres, oh, Martín glorioso, 
orgullo de nuestro pueblo 
que nos ayuda a seguir 
de tu caridad el ejemplo. 
 
El pueblo de Añora quiere 
conservar la tradición 
y respetar las promesas 
que le hizo a su patrón. 
 
Oh, glorioso san Martín, 
tú eres de Añora el patrón 
y ante tu altar congregados 
pedimos tu protección. 
 
San Martín, obispo humilde, 
tú que eres Patrón de Añora, 
fertiliza nuestros campos 
con la lluvia bienhechora. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



[154] 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



[155] 
 

V 
OTRAS FIESTAS SINGULARES DE AÑORA 

 
 
 
 
 
1. SAN JOSÉ 
 
 

La primera noticia que tenemos de la hermandad de San José en Añora data de 
1773, al aparecer mencionada en un inventario provincial de cofradías272. A mediados de 
siglo su festividad debía ser ya significativa en Añora, pues resulta una de las elegidas por 
el cura párroco de la época, junto con la de San Martín y Pentecostés, para celebrar en ella 
un triduo del jubileo perpetuo de cuarenta horas273. De la pujanza del culto a San José en 
esta época nos habla también el hecho de que su cofradía era la que más gastos anuales 
soportaba, a pesar de celebrar una única fiesta anual. Ya debía existir por entonces la 
imagen del santo con vara y diadema de plata que se cita en un inventario de bienes 
parroquiales de 1844274. La hermandad todavía existía en 1913, cuando se cita entre las 
organizaciones de la iglesia de Añora que protestaron contra el proyecto del gobierno de 
suprimir la enseñanza obligatoria del Catecismo en las escuelas275. Puesto que, como 
veremos, la actual Hermandad fue refundada al terminar la Guerra Civil, hemos de suponer 
que, como otras asociaciones religiosas de la localidad, se disolvió durante los años del 
conflicto bélico. 

 
La nueva Hermandad de San José de Añora “empieza a regir” en 1942, según 

consta en el primer libro de actas que se conserva en su propio archivo, aunque no queda 
erigida canónicamente hasta 1943, cuando el Obispo aprueba su Reglamento. El 25 de 
noviembre de 1941 se reunieron en asamblea “la mayoría de los individuos que formaron 
la antigua Hermandad de San José, previamente invitados por el señor cura D. Manuel 
Murillo de Martos, al objeto de ver si podía formarse nuevamente la referida Hermandad”. 
Antonio Bejarano Rodríguez había redactado un Reglamento para organizar la agrupación, 
el cual, tras su lectura, fue aprobado “por gran mayoría”, considerándose a partir de 
entonces la hermandad como de nueva creación. En esa Junta se eligió al Hermano Mayor 
interino, recayendo el cargo por unanimidad en la persona del propio Antonio Bejarano, y 
se sorteó el Mayordomo para 1942, resultando elegido José Fernández Espejo. 

 
El Reglamento establece en su artículo primero que “el único y exclusivo objeto” 

de la Hermandad será “promover y fomentar en cuanto sea posible el culto y veneración 
del Glorioso Patriarca San José”.  Como reglamentaria y obligatoria se fija la fiesta del 19 
de marzo, que deberá celebrarse con “solemne Misa Mayor en la que sin excusa ni 
pretexto alguno comulgarán todos los Hermanos que no tengan justo y legítimo 
impedimento, procesión general, sermón y novena o, al menos, en sustitución de esta, 
triduo”. Además, la Hermandad asume a su cargo “el aseo y limpieza de la sagrada imagen 
y del altar y retablo donde se venera dicha imagen”, función que recae expresamente en el 

                         
272 AHN, Sección Consejos, Legajo 7091, expediente 9. 
273 AGOC, DO, nº 14, exp. del año 1765. Documento con fecha 26 de marzo de 1765. 
274 AHMA, reg. 59, leg. 8, expte. 1, acta de 3 de febrero de 1844. 
275 El defensor de Córdoba, 7 de mayo de 1913, pág. 2. 



[156] 
 

Mayordomo (artículo 10). También era obligación del Mayordomo (aunque no se recoge 
aún explícitamente en el Reglamento) costear el convite de la Hermandad, al que esta 
contribuía económicamente con una cantidad que fue variando a lo largo de los años. 

 
En su artículo cuarto se permite que puedan pertenecer a la Hermandad “todos los 

habitantes de esta villa tanto varones como hembras” que profesen la religión Católica y 
“observen buena conducta conforme a las orientaciones y enseñanzas de la Iglesia 
interpretadas por las autoridades eclesiásticas legítimas”. También podrán pertenecer a la 
Hermandad quienes, sin ser vecinos de Añora, “lo hayan sido anteriormente o sus padres 
hayan residido algún tiempo en ella”. El Reglamento no fija un número máximo de 
hermanos. Todos los asociados mayores de edad (“tanto varones como hembras”) tendrán 
voz y voto en las juntas generales (artículo 19).  

 
El artículo siete establece una cuota anual para cada hermano de una peseta y 

cincuenta céntimos, aunque sugiere que “aquellos hermanos que puedan soportar mayor 
cuota se la señalen ellos mismos” (en 1947 se fija ya una cuota única de cinco pesetas para 
todos, que se sube a siete pesetas en 1953). En el ocho se fija la organización de la Junta 
Directiva, formada por Hermano Mayor, Mayordomo, Tesorero, Secretario, Director 
Espiritual y cinco vocales. El Hermano Mayor, al que corresponde la presidencia efectiva 
de las Juntas y la Jefatura Superior de la Hermandad (artículo 9) podrá ser reelegido sin 
limitación de acuerdo con la siguiente secuencia: el primer mandato durará un año, pero 
cada reelección posterior duplicará el periodo de nombramiento precedente, lo que 
permitió, por ejemplo, que Antonio Bejarano Rodríguez, en su cuarta reelección ocurrida 
en 1957, fuera reafirmado en el cargo para 16 años más, hasta 1973, aunque su 
fallecimiento en 1967 le impidiera luego cumplir tan largo mandato. El Mayordomo, sin 
embargo, que se elige por sorteo, no podrá ostentar el cargo más de un año “mientras haya 
hermanos que no lo hayan sido” (artículo 10). Los cargos se eligen el día de la fiesta titular 
tras la celebración religiosa y el convite en casa del Mayordomo saliente. 

 
El artículo 25 fija los símbolos de la Hermandad: “la insignia será un estandarte 

blanco con la imagen de San José en el centro bordada o pintada. El Hermano Mayor 
llevará una banda blanca con la imagen de San José, el Mayordomo una vara con flores 
naturales o artificiales y los demás hermanos un lazo verde. Además, cuando se disponga o 
sea factible, se procurará que todos los hermanos usen una medalla con la imagen de San 
José”. 

 
En el artículo 27 la Hermandad asume cierta labor asistencial ofreciendo una misa 

rezada “por cada hermano que faltare”, así como sufragando “un entierro de estola”, 
costeado por suscripción o a prorrateo entre los asociados, “como ejercicio de caridad 
hacia los hermanos muy pobres”. Esta labor asistencial era mayor en la antigua 
Hermandad, hasta el punto de costear el entierro de todos los hermanos fallecidos, tal 
como se recoge en el acta de 1959, cuando la propuesta de un vocal de recuperar esta 
antigua costumbre es denegada inicialmente, pero vuelta a reponer en 1960 (“se acordó por 
mayoría costear entierro de una capa a todos los hermanos que fallezcan”276).  

 
El 22 de febrero de 1942, reunidos de nuevo los componentes de la hermandad, se 

procedió a la aprobación definitiva por unanimidad del Reglamento y elección de la Junta 
Directiva hasta el día de la fiesta, quedando entonces formalmente constituida la 
Hermandad con 122 miembros. En esta reunión se acuerdan asimismo dos aspectos 
                         
276 Libro de actas de la hermandad. Acta de 26 de agosto de 1960. 



[157] 
 

significativos para el funcionamiento de la hermandad: que el sorteo del Mayordomo se 
realice cada año el día 19 de marzo (fiesta del titular) y que el convite que debe ofrecer a 
los hermanos el Mayordomo “sea lo mismo que el de la Hermandad de la Virgen [de la 
Peña]”. Esta circunstancia de tomar como referente de funcionamiento a la Hermandad de 
la patrona quedó patente también en la reunión de 14 de marzo de 1943, cuando se acordó 
que cada año se eligieran Mayordomos para los dos años siguientes, y no solo para un año, 
a fin de evitar que, por cualquier imprevisto, el cargo pudiera quedar vacante, o sea, “para 
que siempre hubiera, al igual que en la Hermandad de la Virgen, entrante por lo que 
pudiera ocurrir”. Este segundo Mayordomo entrante se llamaría Vicemayordomo a partir 
de 1944. 

 
Unas vez sentadas las bases de organización y funcionamiento, las actas de las 

juntas generales entran en un periodo de rutina en el que se recoge casi exclusivamente el 
nombramiento de los nuevos cargos y una vaga referencia al estado de cuentas de la 
hermandad, aunque sin citar cantidades ni el destino de los gastos. Por desgracia, tampoco 
se proporcionan datos sobre el contenido de los rituales de la Hermandad ni sobre su labor 
devocional o asistencial. En 1956 se acuerda adquirir unas andas para la imagen del santo. 
En 1968 se nombra como “vicemayordomo” a la primera mujer que ocupa un cargo en la 
Junta Directiva de la Hermandad, honor que corresponde a Ana Casilda Madrid López, 
que, según el reglamento, sería “Mayordomo” dos años después. La segunda mujer en 
ocupar este cargo sería Elisa Ayora Torres en 1976. En los 75 años de existencia del cargo 
de Mayordomo (1942-2016) solo en ocho ocasiones ha sido ocupado por mujeres. 

 
En 1971 se alude por primera vez (aunque es posible que existiera desde antes) a la 

“varita con la imagen del santo” que se intercambian los mayordomos al hacer el relevo 
del cargo. En 1973 se acuerda comprar un tambor para la Hermandad por 2.500 pesetas 
(aunque no sabemos desde cuándo existía, si es que existía anteriormente, la costumbre de 
que el tambor acompañara a la Hermandad en sus actos de culto). En 1974 se plantea por 
primera vez que la procesión del santo que sigue a la misa solemne el día de su festividad 
pase por la puerta del Mayordomo, pero en ese momento se deniega la sugerencia “al ser 
superiores los contras a los pro”; en 1982, finalmente, se ratifica que “la procesión pase 
siempre por casa del mayordomo”.  

 
Durante los primeros años setenta, la Hermandad conoce un periodo de 

revitalización coincidiendo con la presencia de Juan Emilio García López como Hermano 
Mayor y Juan Sánchez Gómez como secretario. En 1970 ingresaron en la Hermandad 20 
nuevos hermanos y en 1971 se sumaron 31 más: 51 nuevos asociados en solo dos años, 
más que en toda la década de los 60, cuando solo se produjeron 37 nuevos ingresos en diez 
años, frente a los 71 en la década de los 50. En los 90 regresa la crisis: 28 nuevos hermanos 
en diez años (el período 1995-2005 llega a ser dramático: solo cinco noriegos se inscriben 
en la Hermandad durante estos once años)277. 

 
En 1984 se acuerda trasladar la celebración al domingo más cercano al día 19 de 

marzo, por haber dejado este de ser festivo en el calendario laboral. En 1991 se acuerda 
adquirir una vara nueva para la imagen del santo y dejar la antigua “como reliquia sagrada” 
de la Hermandad. Las actas se vuelven más explícitas durante las últimas décadas del siglo 
XX y comienzos del XXI, en las que se recoge también la colaboración de la Hermandad 
con organizaciones asistenciales y de cooperación, los itinerarios de las procesiones, los 
                         
277 Datos extraídos del “Libro de Hermanos de la Hermandad de San José” (2009) conservado en el 
archivo de la Hermandad. 



[158] 
 

temas de los sermones durante las novenas, la actualización de listas de hermanos, 
elaboración de folletos informativos o las nuevas adquisiciones materiales (banderas, 
andas, etc.). 
 

En 1980 se procede a la renovación del Reglamento de la Hermandad, que no se 
había modificado desde su primera redacción, “para acomodarlo a la doctrina del Concilio 
Vaticano II según recomendación del Vicario General de la Diócesis”278. Uno de los 
cambios más significativos de los nuevos Estatutos en cuanto a estructura organizativa es 
el que fija la duración del mandato del Hermano Mayor en cuatro años, sin que se prevea 
su renovación, por lo que debe ser apartado de su puesto Juan Emilio García López, que lo 
venía ocupando desde 1967 (en casi cuarenta años de historia, la Hermandad solo había 
tenido hasta entonces dos Hermanos Mayores). La renovación de los Estatutos trajo 
consigo, paradójicamente, una regresión en cuanto a derechos de igualdad, pues el decreto 
del Obispado de Córdoba que comunicaba la aprobación canónica de los mismos incluía la 
siguiente salvedad: “Las mujeres solo pueden pertenecer a la Hermandad a efectos 
espirituales”279, lo que, de hecho, las privaba de la posibilidad de ocupar cargos de la Junta 
Directiva, incluida la mayordomía. Esta restricción, sin embargo, no se cumplió 
totalmente, pues en 1986 ocupó el cargo de “Mayordomo” Josefa García Bejarano (la 
tercera en la historia de la Hermandad) y en 1988 aparece también una mujer como vocal. 
 

En 1991 se procede a una nueva revisión de los Estatutos para “adaptarlos a los 
tiempos actuales”280, con el principal objetivo de permitir de nuevo la participación plena 
de la mujer en los cargos directivos. Los nuevos Estatutos se aprobaron en Junta General 
Extraordinaria por mayoría absoluta. En el artículo 17 se establece que todos los cargos 
que componen la Junta Directiva serán elegidos “entre todos los miembros mayores de 
edad, tanto mujeres como hombres”. En 1997 se nombra a la primera Hermana Mayor de 
la Hermandad, al resultar elegida para el cargo Agustina Madrid Herruzo. Por lo demás, 
los nuevos Estatutos recogen, además de los fines devocionales propios de la Hermandad, 
otros fines de índole formativa (“en materia de moral, Sagrada Escritura, Dogma, 
Liturgia…”) y caritativa y establecen que el Hermano Mayor podrá ser reelegido de forma 
consecutiva una sola vez. Entre las obligaciones propias del Mayordomo se añade ahora lo 
que la costumbre ya había convertido en reglamentario: “ofrecer a los hermanos un 
aperitivo, si sus posibilidades económicas se lo permiten, contribuyendo la Hermandad a 
tal menester con una cuota designada al efecto por la Junta Directiva” (artículo 15c). 
 

La hermandad de San José se ha mantenido con mucha pujanza desde su 
refundación en 1942, hasta el punto de convertirse durante mucho tiempo en la que mayor 
número de hermanos congregaba de todas las que existían en Añora. Hombres, mujeres y 
niños, familias enteras, estaban “apuntados” a la hermandad y ocupar el puesto de 
mayordomo –que se elegía por estricto sorteo anual- era una aspiración gozosa de todos 
ellos.  

 
La celebración, según hemos indicado, incluye una novena, misa mayor el día de la 

fiesta y procesión con la imagen del santo por las calles del pueblo, cuyo recorrido al 
menos desde 1982 pasa por la casa del Mayordomo. A su término, hermanos e invitados se 
trasladan a la casa del Mayordomo para disfrutar del convite de la hermandad. El convite 
lo costea el mayordomo y antiguamente consistía en puñados de garbanzos tostados, 
                         
278 Libro de actas de la hermandad. Acta de 3 de marzo de 1980. 
279 Decreto de la Cancillería del Obispado de Córdoba con fecha 4 de febrero de 1981. 
280 Libro de actas de la hermandad. Acta de 10 de septiembre de 1991. 



[159] 
 

altramuces y repostería tradicional (bizcochadas, rosquillos de los tres pesos, turrones, 
brazo de gitano y hojuelas), así como vinos, licores y refrescos. Los hermanos se sentaban 
en filas de sillas, sin mesas, dispuestas a lo largo de toda la casa y el corral de la vivienda 
del mayordomo, mientras sus familiares, amigos o vecinos que se habían ofrecido para esa 
tarea iban pasando con las bandejas de dulces, de las que cogen directamente los 
comensales. En la actualidad se ha ido transformando en una comida más convencional, 
con entremeses y aperitivos variados. Al término del convite se sortea entre todos los 
hermanos mayores de edad el cargo de mayordomo para dentro de dos años. A 
continuación, se entrega la vara de San José al mayordomo entrante –que fue elegido dos 
años antes- y todos se dirigen a su casa, donde son agasajados con otro convite más ligero. 
Un uso similar mantienen en Añora las hermandades de la Virgen de la Peña (24 de 
agosto) y Santa Lucía (13 de diciembre). 

 
Cuando el convite se organizaba en la propia casa del mayordomo, era costumbre 

que durante las semanas anteriores al día de la fiesta, todas las familias que tenían alguna 
relación (de parentesco, de vecindad o de amistad) con la del mayordomo le ofrecieran 
algún obsequio con el que ayudar a la preparación del convite: docenas de huevos, kilos de 
azúcar, aceite, harina, miel, frutas confitadas, etc. Un acto que manifiesta la solidaridad 
espontánea de los núcleos rurales ante la necesidad ajena -aunque ésta sea solo figurada, 
pues asumir el cargo de mayordomo es voluntario- y la pervivencia de formas arcaicas de 
intercambio como procedimiento de relación económica y social. Quienes han recibido el 
obsequio quedan así, a su vez, obligados a dispensarlo en el futuro a los nuevos 
mayordomos. 

 
Estos banquetes de hermandades pueden relacionarse simbólicamente con una 

primitiva forma de intercambio, estudiada por la antropología cultural en los pueblos 
igualitarios organizados en poblaciones de tamaño reducido, conocida como 
redistribución, la cual jugó un papel muy importante en la creación de distinciones de 
rango. Según Marvin Harris, "se habla de redistribución cuando las gentes entregan 
alimentos y otros objetos de valor a una figura de prestigio como, por ejemplo, el cabecilla, 
para que sean juntados, divididos en porciones y vueltos a distribuir"281. El banquete 
ofrecido por el mayordomo, tras unas semanas en las que ha sido obsequiado por la 
población con alimentos o dinero con los que prepararlo, se asemeja a aquellas fiestas de 
las que también nos habla Harris con las que en los pueblos primitivos se renovaba 
ritualmente la identidad de grupo. La mayoría de las hermandades constituyen, de hecho, 
grupos cerrados, con sus propias normas y sus rituales distintivos, lo que convierte estos 
convites, en su significado, en comidas rituales reservadas a un grupo social o de edad 
determinado y con una intención explícita de renovación: de las relaciones entre sus 
miembros y de la propia identidad del grupo. 

 
Las proclamaciones públicas de la generosidad del mayordomo-redistribuidor y de 

su calidad como anfitrión a las que va asociado el intercambio redistributivo no están 
ausentes tampoco en este tipo de festines de mayordomía: la compensación de los 
mayordomos, como la de los redistribuidores primitivos, reside simplemente en la 
admiración que le tributarán sus convecinos282. A diferencia de lo que ocurre en el 
intercambio recíproco que se produce en otros momentos festivos de la localidad (como en 
las bodas), aquí el que ofrece no espera necesariamente recibir, pues para ser elegido 

                         
281 Marvin Harris, Nuestra especie, Alianza Editorial, Madrid, 1995, pág. 371. 
282 Ibídem, pág. 372. 



[160] 
 

mayordomo es necesario cumplir una serie de   requisitos -entre ellos, obviamente, ser 
miembro de la Hermandad- que no tienen todos los que colaboran en la preparación del 
banquete. Por lo demás, el mayordomo representa muchas veces en estas hermandades, 
como los cabecillas en las sociedades igualitarias, a un tipo de líder sin ninguna autoridad 
explícita en los asuntos organizativos o de funcionamiento de la propia hermandad, siendo 
su papel en muchos casos meramente representativo. 

 
La mayordomía de San José de Añora, como ocurre en la mayoría de las 

hermandades de Los Pedroches, no representa un modo institucionalizado de acreditar 
públicamente un status social elevado ni un mecanismo para acceder simbólicamente a él. 
La condición de mayordomo se obtiene en casi todas las hermandades por sorteo o por 
riguroso orden de antigüedad, con lo que queda excluida cualquier manifestación ostentosa 
de poder económico sobre el resto de los cofrades. Se produce, por tanto, una negación 
simbólica de la realidad, al no reflejar el sistema de mayordomías las diferencias de nivel 
económico existentes entre los hermanos. A ocultar estas diferencias contribuía la estricta 
reglamentación sobre el contenido concreto de los convites, que debía ser el mismo 
independientemente de las posibilidades económicas del mayordomo, y el rechazo 
colectivo a una ostentación desmesurada por parte del mayordomo, lo que ayuda también a 
la no elevación progresiva de los costes, que hubiera supuesto el rechazo de muchos 
hermanos a ocupar el cargo.   
 
 
 
 

 
 

El autor de este libro (centro) como Mayordomo de la Hermandad de San José en 1984 
 
 
 

 



[161] 
 

En la siguiente lista aparecen los nombres de los 75 mayordomos que han ocupado 
el cargo desde la refundación de la hermandad en 1942: 
 
1942. José Fernández Espejo 
1943. José Sánchez Caballero 
1944. Juan José Madrid Sánchez 
1945. Juan Herruzo Sánchez 
1946. José Bravo García 
1947. Jacinto Madrid Sánchez 
1948. Francisco Herruzo Caballero 
1949. Francisco Bejarano Merino 
1950. Manuel Rubio Gómez 
1951. Sebastián García Sánchez 
1952. Eulalio Sánchez García 
1953. Antonio Bernal Montero 
1954. Policarpo López López 
1955. Rafael Bejarano Barrios 
1956. Antonio Olmo González 
1957. José Sánchez Muñoz 
1958. José Rodríguez Bejarano 
1959. Juan Fernández Tirado 
1960. Juan Reyes Madrid López 
1961. Juan Sánchez Gómez 
1962. Miguel Bejarano Barrios 
1963. José Madrid Gil 
1964. Antonio Bejarano Ruiz 
1965. Juan Bejarano Barrios 
1966. Juan Emilio García López 
1967. Francisco Merino Ranchal 
1968. Francisco Gil García 
1969. Rogelio Pizarro Serrano 
1970. Casilda Madrid López 
1971. Daniel López Rísquez 
1972. José Domingo Rodríguez Merchán 
1973. Juan Madrid Fernández 
1974. Pelagio Ruiz García 
1975. Eulalio Fernández García 
1976. Elisa Ayora Torres 
1977. Desiderio Madrid López 
1978. Juan Sánchez Caballero 
1979. Rafael Fernández Merchán 

1980. Juan Reyes Madrid Ruiz 
1981. Victoriano Rísquez Benítez 
1982. Juan Matilla Olmo 
1983. Antonio González Caballero 
1984. Antonio Merino Madrid 
1985. Baldomero García Sánchez 
1986. Josefa García Bejarano 
1987. Juan José Bravo Matilla 
1988. José Herruzo Caballero 
1989. Sebastián García Fernández 
1990. Jacinto Martín González Expósito 
1991. Juan García Ruiz 
1992. Rafael Ruiz Merino 
1993. Agustina Madrid Herruzo 
1994. Manuel Rubio Ruiz 
1995. José Félix Rodríguez Barrios 
1996. Antonio Espejo Gil 
1997. Heliodoro Bejarano García 
1998. Josefa Teresa Madrid García 
1999. Antonio Sánchez López 
2000. Antonio Merino Ruiz 
2001. Francisco Sánchez Herruzo 
2002. Miguel Rodríguez Fernández 
2003. Eugenia Cañuelo Gil 
2004. María Teresa Gil García 
2005. José Cañuelo Galán 
2006. Miguel Sánchez Gil 
2007. Juan Barrios López 
2008. José Reyes Madrid Fernández 
2009. José Antonio Fernández Bejarano 
2010. José Manuel Franco González 
2011. José María Bejarano García 
2012. José Antonio Fernández López 
2013. Isabel Sánchez Benítez 
2014. Francisco Ruiz Fernández 
2015. Miguel Sánchez Cañuelo 
2016. Juan Zabala de la Fuente 

 
 
 
 
 
 
 



[162] 
 

 
 

Procesión de Semana Santa en Añora (2004) 
 

 
   Imagen de la Virgen de los Dolores de Añora (2009) 



[163] 
 

2. SEMANA SANTA 
 
 

Como ocurre en la mayoría de los pueblos de Los Pedroches, donde han alcanzado 
un mayor desarrollo las fiestas populares relacionadas con la exaltación de la naturaleza y 
la fecundidad de la tierra, la Semana Santa de Añora no constituye en su manifestación 
externa una celebración destacable dentro del ciclo festivo. La sencillez y la sobriedad son 
las notas más sobresalientes de sus rituales, como corresponde a una comarca donde la 
expresividad estética del barroco dominante en la Semana Santa andaluza no ha 
conseguido imponerse en ninguno de sus ámbitos. Solo desde hace unas décadas, debido a 
influencias foráneas que tienden a una estandarización no solo de los usos y costumbres 
sino también de los modos de exteriorizar los sentimientos, incluidos los religiosos, la 
actividad externa de la Semana Santa de Añora ha iniciado un nuevo desarrollo, gracias a 
la creación de la Cofradía del Santísimo Cristo del Amor y María Santísima de los 
Dolores. 
 

En las relaciones de gastos que se incluyen en los informes de las Visitas Generales 
del obispado a la parroquia aparecen desde antiguo los pagos destinados a “armar y 
desarmar el monumento”, a los “ramos y junzia para el Domingo de Ramos”, a “la cera 
blanca y amarilla para el cirio pasqual de las tinieblas”, así como para los sermones de 
Pascua y Adviento que predicaban religiosos venidos de fuera, en lo que constituyen las 
primeras alusiones documentales a las celebraciones de la Semana Santa en Añora. 
 

La historia de la Semana Santa de Añora, sin embargo, se inicia propiamente a  
mediados del siglo XVI, cuando se funda en este pueblo la Cofradía de la Vera Cruz, a la 
que ya hemos aludido repetidamente al hablar de la fiesta de la Cruz. Se trata de la 
advocación penitencial más antigua de la diócesis de Córdoba, que nació en la capital en 
1538 y enseguida se extendió a las restantes localidades, incluso a núcleos de poca entidad 
demográfica como Añora, que por entonces contaba con unos 500 habitantes. La Vera 
Cruz es una cofradía de las llamadas de sangre, porque sus miembros se azotaban durante 
la estación de penitencia del Jueves Santo, en la que se procesionaba al Cristo Crucificado. 
Esta hermandad perdió su primitivo carácter a finales del siglo XVIII, cuando Carlos III, 
dentro de la actitud contraria a las manifestaciones religiosas tradicionales que trajo 
consigo el pensamiento racionalista de la Ilustración,  prohibió la presencia de 
disciplinantes en las procesiones de Semana Santa. Sin embargo, a mediados de ese siglo 
la Cofradía del Santísimo Cristo de la Vera Cruz de Añora aparece relacionada en el 
Catastro de Ensenada, según hemos visto, como una de las que más bienes posee y más 
rentas percibe, y todavía en 1843 figura en una relación de cofradías locales poseedoras de 
bienes arrendatarios, ahora con el nombre de Cofradía del Santo Cristo de la Columna y 
Vera Cruz. En un inventario de la iglesia de 1844 consta la existencia de la imagen de 
Jesús de la Columna283. Durante el siglo XIX parece que la procesión del Jueves  fue 
sustituida por la del Santo Entierro el Viernes Santo284.  
 

La Cofradía de la Vera Cruz es, por lo demás, no solo la única hermandad 
penitencial de la que tenemos noticias en Añora hasta el siglo XX sino prácticamente el 
único dato sobre actividades pasionistas en este pueblo. Sabemos ya que en 1589 existía en 
el retablo del altar mayor de la parroquia de San Sebastián una talla de la Magdalena y que 
                         
283 AHMA, Actas Capitulares. 3 de febrero de 1844. 
284 Varios Autores, Semana Santa en los pueblos cordobeses, Caja Provincial de Ahorros, Córdoba, 1990, 
pág. 93. 



[164] 
 

en un inventario de 1844 se registra también una pintura de este personaje bíblico, pero 
ignoramos su papel en el desarrollo histórico de la Semana Santa noriega.  
 

La Semana Santa de Añora en el siglo XX cuenta con tres periodos muy definidos. 
El primero de ellos, como en tantos otros ámbitos de la vida local, llega hasta el comienzo 
de la guerra civil. Hacia 1900 se creó la Cofradía de Nuestra Señora de los Dolores, a la 
que solo pertenecían mujeres y que procesionaba a su imagen titular el Viernes de Dolores 
al anochecer. Esta hermandad ha sido la única penitencial existente en Añora hasta 1990; 
la parroquia organizaba el resto de las procesiones. 
 

El Viernes Santo tenía lugar una procesión con cuatro pasos: Jesús Nazareno, 
Cristo amarrado a la Columna, Cristo Crucificado y Virgen de los Dolores. A su término 
se realizaba un Via Crucis que tenía sus estaciones señaladas con monumentales cruces de 
piedra a lo largo del Camino de las Cruces y calle Amargura hasta culminar con un 
calvario en el recinto de la ermita de la Virgen de la Peña. El Sábado Santo, siguiendo la 
costumbre frecuente en muchos pueblos de que la única efigie pasionista de María desfile 
en las diferentes procesiones con ligeras variantes en su indumentaria, se realizaba por la 
mañana una procesión con la Virgen de los Dolores vestida de blanco. El Domingo de 
Resurrección, por fin, tenía lugar, también por la mañana, una procesión con una pequeña 
imagen de Cristo Resucitado. Todas estas imágenes penitenciales, de las que 
desconocemos su origen y calidad artística, fueron destruidas en 1936. 
 

Tras la guerra civil la Iglesia adquirió a través de particulares dos nuevas imágenes, 
una Virgen de los Dolores de candelero traída de Sevilla y un Cristo Crucificado de serie, e 
intentó recuperar los antiguos desfiles procesionales. Sin embargo, a partir de ahora será el 
criterio del párroco el que determine el desarrollo de las manifestaciones penitenciales, sin 
que exista una línea clara de seguimiento. Se mantiene la Cofradía de la Virgen de los 
Dolores y su estación del Viernes de Dolores. Durante muchos años se celebró una 
procesión con el Crucificado el Jueves Santo y con el Crucificado y la Dolorosa el Viernes. 
A principios de los ochenta, por iniciativa del párroco don Pedro Fernández Olmo, se 
renueva con esplendor la procesión de las palmas del Domingo de Ramos, a la que asisten 
gran número de niños y niñas vestidos de hebreos. Durante todo este periodo dos notas 
caracterizan a las procesiones: su brevedad, siguiendo el itinerario habitual de todas las 
procesiones locales, y el hecho de que el pueblo no las contempla, sino que participa en el 
desfile acompañando a las imágenes en su recorrido. 
 

La última etapa de la Semana Santa de Añora se inicia el Viernes Santo de 1991 
con el desfile procesional por primera vez de la Cofradía del Santísimo Cristo del Amor y 
María Santísima de los Dolores, nacida un año antes por iniciativa de Antonio Benítez 
Sánchez, presidente de la Hermandad de San José, y Pedro Fernández Olmo, párroco de la 
localidad. En el momento de su primer acto penitencial público, la hermandad contaba con 
190 miembros, de los cuales 120 vestían el uniforme de nazareno y 70 el uniforme de 
dolorosa, con peineta y mantilla negra. Se rige por una Junta Directiva nombrada por la 
Asamblea General.  
 

La aparición de esta cofradía significó una ordenación de las manifestaciones 
penitenciales populares. En 1990 desfiló por última vez la antigua cofradía de la Virgen de 
los Dolores, que se disolvió en la recién creada. En su lugar, este día se celebra en la 
actualidad el pregón de la hermandad, instituido en 1994 con Eulalio Fernández Sánchez 
como primer pregonero. El Viernes Santo tiene lugar el único desfile penitencial que se 



[165] 
 

celebra en la actualidad, con las dos imágenes titulares acompañadas de la banda de 
tambores y cornetas de la localidad. Cada imagen realiza un itinerario diferente, que varía 
anualmente, para propiciar un encuentro en alguna plaza o lugar abierto de la localidad. 
Allí un miembro de la cofradía pronuncia unas palabras y a continuación las dos imágenes 
se dirigen juntas hacia la parroquia. La Dolorosa es llevada a hombros por mujeres y el 
Crucificado por hombres.  
 
 
3. SAN SEBASTIÁN 
 
 

El culto a San Sebastián, que celebra su festividad el 20 de enero, procede 
probablemente de la España visigoda y, en la provincia de Córdoba, ya en el siglo IX había 
en Espiel una basílica dedicada a este santo285. Su advocación está muy extendida en Los 
Pedroches, existiendo en casi todos los pueblos iglesias o ermitas consagradas a San 
Sebastián por ser uno de los santos a cuyo patronazgo se recurre como defensa ante las 
epidemias. Este mártir romano, que en los primeros siglos del cristianismo había asumido 
muchos de los atributos antes asignados al dios romano Apolo, se convirtió en toda la 
cristiandad en eje central de los ritos católicos de profilaxis contra la peste, principalmente 
en la época de la Contrarreforma, cuando se definieron las ceremonias y rituales para hacer 
frente a la epidemia reiterada. 
 

En la primera descripción conocida de la iglesia de Añora ya se nos dice que “el 
retablo del altar mayor mediano dorado aparece casi llano y en medio a señor san 
Sebastian de bulto y talla y a los lados san Bartolome e la Madalena"286. El titular de la 
parroquia celebraría su fiesta en Añora, lógicamente, desde los primeros años de la 
erección de la iglesia, a mediados del siglo XVI. No poseemos muchos datos antiguos, 
pero nos consta desde principios del siglo XVII un cargo en los gastos de la parroquia 
destinado a “celebrar la fiesta de San Sebastian, advocación de la iglesia de la dicha 
villa”287. Todavía en 1831 el Ayuntamiento colaboraba con 100 reales a la “fiesta del santo 
titular”288. 

 
Durante algún tiempo, la fiesta se cumplimentó con la procesión de la imagen del 

santo que se custodia en el altar mayor de la parroquia, pero en los últimos tiempos la 
celebración se realiza de forma intermitente. 

 
 

4. SAN ANTÓN 
 
 

"Hasta San Antón, Pascuas son", dice el refranero. Caro Baroja, por su parte, 
afirma que el carnaval se inicia propiamente con el año, siendo las cencerradas de San 
Antón uno de sus actos inaugurales. En Añora el 17 de enero siempre se celebró de tan 
ruidosa forma. Pandillas de chiquillos -y no tan chicos- recorrían el pueblo y alrededores 
cargados de cencerros, campanas y campanillas, tomadas muchas veces de los animales, 
                         
285 C. García Rodríguez, Ob. cit. pág. 175. 
286 AGOC, VG, leg. 3a, pieza 5, fol. 2. 
287 AGOC, VG, leg. 3, pieza 13. Año 1628. 
288 Interrogatorio de propios y arbitrios (1831). AHMA, reg. 428, leg. 37, expte. 9. Respuesta a la pregunta 
sexta. 



[166] 
 

haciéndolas sonar estruendosamente. En otros pueblos de la comarca, como Torrecampo o 
Pozoblanco, esta actividad aparece asociada a la fiesta de San Juan: los chavales 
correteaban con su instrumental por las calles para "despertar al santo". La antropología 
cultural nos dice que estos ritos estaban relacionados con el deseo de ahuyentar los malos 
espíritus, o bien se trataría de un ejemplo de magia imitativa de las tormentas, a fin de 
espantar sus posibles maléficos efectos. 
 
  Frazer289 nos informa de multitud de rituales por todo el mundo basados en el ruido 
como modo de expulsar los demonios de los poblados o de los campos, algunos de los 
cuales se realizan de forma periódica en ciertas estaciones del año. Como en tantas otras 
ocasiones, estos ritos paganos han sobrevivido en el cristianismo asociados a fiestas 
religiosas, sin que se recuerde ya muy bien su significado, pero casi idénticos en forma y 
desarrollo. 
 

Independientemente de la interpretación que la antropología realiza de estas 
cencerradas, su verdadero interés reside en el apego a las tradiciones heredadas de los 
mayores que su práctica supone. También había un folklore acompañante, hoy ya remoto, 
con la salmodia repetitiva de los ritos  ancestrales. 
 

San Antón hizo unas gachas 
convidó a las muchachas 
y a mí no me convidó. 
 
San Antón, San Antón, 
¿qué te he hecho yo? 
 
San Antón hizo unas migas 
convidó a las hormigas 
y a mí no me convidó. 
 
San Antón, San Antón, 
¿qué te he hecho yo? 
 
San Antón hizo un gazpacho 
convidó a los muchachos 
y a mí no me convidó. 
 
San Antón, San Antón, 
¿qué te he hecho yo? 
 
San Antón hizo un puchero 
se lo comió con esmero 
y a mí no me convidó. 
 
San Antón, San Antón, 
¿qué te he hecho yo? 

 
 

                         
289 J.G. Frazer, Ob. cit., págs. 622 ss. 



[167] 
 

 
 

Niños con cencerros en la fiesta de San Antón de Añora 
 
 

Desde hace algunas décadas, la Cooperativa ganadera "El Cajilón" de Añora (filial 
de Covap) lleva a cabo una meritoria iniciativa de apoyo al rescate y mantenimiento de las 
cencerradas de San Antón, una de esas tantas tradiciones en peligro de desaparición si 
nadie lo detiene. Con motivo de la fiesta patronal, el 17 de enero, la cooperativa convoca a 
los niños de la localidad para que acudan con todo tipo de cencerros y campanillas, 
haciéndolos sonar ruidosamente, a un recorrido que parte de la iglesia de San Sebastián 
hasta la nave que la entidad ganadera tiene en el polígono industrial. Allí se obsequia a los 
"instrumentistas" con una bolsa de golosinas. Casi medio centenar de niños y niñas de 
todas las edades han acudido los últimos años a la llamada de la tradición. 
 

No hay en Añora tradición de bendición de animales, como en otros lugares. 
 
 
5. LA CANDELARIA 
 
 

El origen ancestral de la fiesta de la Candelaria se pierde, como el de tantas otras, 
en la antigua Roma, donde ya en febrero de celebraban las Lupercales, cuyo ritual incluía 
actos de purificación y fertilidad. El Papa Gelasio I prohibió y condenó el ceremonial 
pagano en el año 494 y más tarde la fiesta se cristianizó al unirse a la liturgia de 
la Presentación de Jesús en el Templo y la Purificación de la Virgen María después del 
parto, celebraciones ambas asociada a los cirios, antorchas y candelas encendidas en las 
manos de los fieles durante los oficios religiosos.  
 



[168] 
 

 
 

Candelorio en las proximidades del depósito de aguas de Añora 
 
 

La fiesta litúrgica de la Candelaria se celebra en Añora desde antiguo. En 1630, por 
ejemplo, consta entre los pagos realizados por la parroquia cierto gasto de cera “para el dia 
de la Purificacion”290. Constituye, además, una de las fiestas a cuyo mantenimiento 
colaboraba el Ayuntamiento, según registra en el siglo XVIII el Catastro de Ensenada al 
incluir como gastos del concejo: “La zera que se gasta el dia de la Purificazion de Nuestra 
Señora”291. Todavía en un Interrogatorio de Propios y Arbitrios de 1831 se consignan 45 
reales para “la función de la Candelaria y cera”292. 

 
Hay testimonios orales de que tras la misa de la Purificación  se realizaba una 

pequeña procesión con una imagen de la Virgen de la Candelaria, hoy desaparecida, 
portando en las andas un par de palomas y una o varias roscas de pan. Existía la creencia 
de que si durante la procesión de la Candelaria las velas se apagaban el invierno aún 
duraría, mientras que si no se apagaban su final se adivinaba cercano, lo cual se expresaba 
en este dicho popular: "Si la Candelaria implora, el Invierno fora. Y si no implora, ni 
dentro ni fora". 
 

La fiesta popular ha estado siempre vinculada a la realización de los “candelorios”, 
grandes hogueras formadas con leña y maderas de cualquier procedencia que los niños de 
la calle se encargaban de acarrear y almacenar durante las semanas anteriores a la fiesta. 
Durante la tarde del día 2 de febrero se montaban los candelorios en plazas y lugares 
abiertos del interior del pueblo, para ser encendidos al atardecer. En torno al fuego se 
reunían luego los vecinos para recrear el ambiente acostumbrado en este tipo de rituales: se 
                         
290 AGOC, VG, Leg. 3, pieza 14. Año 1630. 
291 Catastro de Ensenada. Interrogatorio General. Respuesta a la pregunta 25. 
292 Interrogatorio de propios y arbitrios (1831). AHMA, reg. 428, leg. 37, expte. 9. Respuesta a la pregunta 
sexta. 



[169] 
 

asaba comida en las brasas, se contaban anécdotas y chascarrillos y se contribuía a la 
identificación por barrios o calles en función de la grandiosidad del candelorio y su 
comparación con el resto que se encendían en el pueblo. Asociados  a la fiesta existen 
diversas expresiones de carácter proverbial: cuando las grandes llamas desaparecían, los 
adultos solían golpear los leños y proclamar "¡Tantas chispas, tantas fanegas!", en alusión 
a los deseos para la cosecha venidera y como hechizo para asegurar la fertilidad de los 
campos. 
 

La fiesta de la Candelaria llegó prácticamente a desaparecer en Añora durante las 
últimas décadas del siglo XX. Recientemente ha sido recuperada gracias al impulso del 
Ayuntamiento, aunque resulta difícil reconocer en ella los componentes sustanciales que la 
justificaban antiguamente. En la actualidad los candelorios, por medida de seguridad, se 
instalan en las afueras del pueblo y los niños que los mantienen están organizados por 
cursos escolares o por edades. Surge la costumbre de recorrerlos todos ellos y finalmente 
recalar en el “candelorio oficial” que el Ayuntamiento organiza en el recinto ferial, donde 
se agasaja a los visitantes con parrilladas de carne y embutidos. 
 
 
6. SANTA LUCÍA 
 
 

Santa Lucía fue una joven de Siracusa (Sicilia) que recibió martirio en tiempos del 
emperador Diocleciano por defender su castidad y su fe cristiana. La leyenda más conocida 
es la de que, para no agradar a un pretendiente indeseado, ella misma se arrancó los ojos, 
que en la iconografía popular suele portar en un plato o copa293. El nombre de la santa 
(derivado del termino latino lux, “luz”) parece relacionar su figura con las fiestas paganas 
de comienzo del solsticio de invierno, que este culto cristiano vendría a sustituir, tal como 
hemos visto que es norma a lo largo de la historia.  
 

El culto a Santa Lucía se inició a raíz de su muerte (siglo IV), a partir de su tumba 
en la catacumba de Siracusa, donde ya era reconocida como protectora de la vista. En el 
siglo VII el papa Honorio le dedica una iglesia en Roma, marcando así la difusión de su 
culto por todo el territorio cristiano. En España tendríamos testimonios del culto a Santa 
Lucía desde fines del siglo XI, puesto que ya entonces aparece incluida en el Pasionario 
hispánico294.  

 
La antigüedad del culto a Santa Lucía en Los Pedroches viene atestiguado por el 

conjunto de imágenes románicas datadas en el siglo XIII que fueron encontradas en 1955 
ocultas en uno de los muros de la ermita de la Virgen de Guía de Villanueva del Duque, 
una de las cuales corresponde a la santa siracusana. Precisamente en esta localidad es 
donde mejor se ha mantenido la fiesta en su honor, dirigida por una hermandad militar y 
que incluye en su ritual los candelorios de aulagas que arden durante toda la noche y los 
convites ofrecidos a los cofrades por los cuatro hermanos de honor, durante los cuales se 
bebe vino en las tradicionales templaeras. En Hinojosa del Duque existía también una 
cofradía en honor de Santa Lucía ya en 1604295. 
                         
293 Al parecer, se trata de una leyenda apócrifa, que se habría difundido en torno al siglo XIV, pues no aparece 
en los martirologios más antiguos, como la Legenda aurea de Santiago de la Voragine, escrita hacia 1280. 
Véase Santiago de la Vorágine, Leyenda Dorada, Alianza Editorial, Madrid, 2001, vol. I, págs. 43-46. 
294 Fábrega, Pasionario, pág. 243. 
295 J. Agudo Torrico, Ob. cit., pág. 106. 



[170] 
 

 
 

Junta directiva y otros miembros de la hermandad de Santa Lucía en Añora (1983) 
 

El dato más antiguo sobre el culto a Santa Lucía en Añora se remonta a 1773, año 
en que se confecciona el informe sobre hermandades, cofradías y congregaciones ordenado 
por el Conde de Aranda, al que ya nos hemos referido en varias ocasiones296. En este 
documento consta que en Añora existía ya una Hermandad de Santa Lucía, con aprobación 
del Real y Ordinario eclesiástico, que celebraba una fiesta anual con un gasto de 68 reales 
(el menor de todas las que existían entonces en la localidad). La inexistencia de recursos 
propios hace que no vuelva a ser citada en la documentación consultada. Con esa modestia, 
y siguiendo los avatares históricos de otras cofradías semejantes, se ha mantenido hasta la 
actualidad. 
 

La hermandad todavía existía en el primer tercio del siglo XX, pero es posible que 
se disolviera durante la Guerra Civil y, como la de San José, se refundara en los años de 
posguerra. El único libro de actas que se conserva en la actualidad inicia sus sesiones en 
1956, aunque el comienzo de la primera página hace presuponer su existencia anterior: 
“después de dar a conocer ciertas deficiencias existentes en dicha asociación”. Hay 
entonces un intento de reorganización que se salda con el nombramiento de Jacinto Madrid 
Sánchez como presidente (cargo que ocupará hasta 1983)  y el propósito de redactar un 
reglamento “que regule la buena marcha de la Hermandad”.  

 
Con posterioridad han ocupado el cargo de Presidente-Hermano Mayor: Juan 

Fernández Olmo (1983-1992), José David Herruzo López (1992-1997), Rafael Gil Rubio 
(1997-2002), Domingo Bejarano Sánchez (2002-2014) y Juan Madrid Madrid (2014 hasta 
la actualidad). Ya desde aquel primer reglamento se establece la figura del Mayordomo, el 
                         
296 AHN, Sección Consejos, legajo 7091, expte. 9. 



[171] 
 

cual, a diferencia de lo que ocurre en otras hermandades locales, no se elige por sorteo, 
sino “por antigüedad de inscripción en la Hermandad”. Hasta 1999 no ocupa el cargo la 
primera mujer, correspondiendo tal honor a María del Carmen Rubio Sánchez, que 
también había sido la primera hermana inscrita, allá por los años sesenta. 

 
 

 
 

Procesión de Santa Lucía (2011) 
 

La hermandad celebraba su fiesta el 13 de diciembre, de acuerdo con el calendario 
litúrgico, hasta que en 1977 se acordó trasladar la celebración “al próximo domingo 
después del día 13”. El ritual incluye misa mayor, procesión con la imagen titular y convite 
ofrecido por el mayordomo. Los hermanos se distinguen portando en la solapa una medalla 
de la santa con un lazo rojo. 



[172] 
 

A continuación reproducimos la relación de mayordomos que han ocupado el 
cargo desde 1957, según los datos que aparecen en el Libro de Actas de la Hermandad (en 
letra cursiva aparecen los nombres de los mayordomos que no se citan expresamente como 
tales en las actas, pero que he podido deducir por otros datos contenidos en ellas): 
 
1957. Juan Madrid 
1958. Miguel García Madrid 
1959. Plácido Rubio Madrid 
1960. Ángel Rubio Madrid 
1961. Jacinto Madrid Sánchez 
1962. José María Rubio Muñoz 
1963. José Reyes Madrid Gil 
1964. Juan Fernández Espejo 
1965. José Sánchez García 
1966. Sebastián García Fernández 
(“Mayor”) 
1967. Sebastián García Fernández 
1968. José Herruzo Caballero 
1969. Luis Herruzo Caballero 
1970. José Sánchez Madrid  
1971. Cristino Madrid Sánchez 
1972. Antonio Sánchez Bejarano 
1973. Miguel Herruzo López 
1974. Pablo Madrid Gil 
1975. José Domingo Rodríguez Merchán 
1976. Rafael Barrios López 
1977. Bartolomé García Madrid 
1978. Francisco Sánchez Bejarano 
1979. Domingo Bejarano Sánchez 
1980. Bartolomé Benítez Sánchez 
1981. Juan Fernández Olmo 
1982. José David Herruzo López 
1983. Francisco Herruzo Herruzo 
1984. Juan Franco García 
1985. José García Sánchez 
1986. Bonifacio Bravo Ruiz 

1987. Rafael García Bejarano 
1988. Rafael García Franco 
1989. Francisco Bravo García 
1990. Rafael Bejarano Bejarano 
1991. Juan Ramón Merino Rísquez 
1992. Francisco Fernández Barrios 
1993. Vicente Muñoz Rodríguez 
1994. Bartolomé Madrid García 
1995. José Antonio Gil Fernández 
1996. Antonio García Gil 
1997. José Madrid Sánchez 
1998. Hilario Rubio Sánchez 
1999. María del Carmen Rubio Sánchez 
2000. Ezequiel Madrid Fernández 
2001. José Juan Rodríguez Fernández 
2002. Francisco Sánchez López 
2003. José Ángel Delgado Espejo 
2004. Rafael Gil Rubio 
2005. Rafael Bejarano Fernández 
2006. María Bejarano García 
2007. Miguel Fernández García 
2008. María de Guía Rubio Palomo 
2009. Isabel Bejarano García 
2010. Heliodoro Bejarano García 
2011. Isabel María López Herruzo 
2012. Francisco Espejo Bejarano 
2013. Ana María García García 
2014. Francisco Ángel Gil García 
2015. Juan Madrid Madrid 
2016. José María García García 

 
 
7. DÍA DE LOS HORNAZOS 
 
 

El día de los hornazos constituye en Añora una importante celebración festiva de 
carácter socializador en la que miembros de una misma familia o cuadrillas de amigos 
salen al campo para pasar la jornada en convivencia con otros grupos similares. Se trata de 
una fiesta que adquiere una doble dimensión pública y privada a la vez, por cuanto la 
comida campestre de carácter familiar se celebra en un espacio común compartido con los 
demás festejantes. 

 



[173] 
 

Tenemos constancia de que a mediados del siglo XX esta tradición tenía lugar el 
Domingo de Ramos, aunque ya en los años sesenta se había trasladado al Lunes de Pascua. 
En la actualidad, sin embargo, ha encontrado un nuevo acomodo el Domingo de 
Resurrección. También el lugar adonde acuden los grupos familiares o de amigos a 
compartir sus comidas campestres ha variado en el último medio siglo. Hasta finales del 
siglo XX el lugar de reunión mayoritario era el paraje de El Casar, un antiguo ejido (hasta 
la desamortización decimonónica) perteneciente a los bienes de propios del municipio, 
ubicado en las proximidades del río Guadarramilla y actualmente atravesado por la 
carretera de Pozoblanco a Alcaracejos. Cuando se habilitaron como públicos los terrenos 
del actual Parque de San Martín, se trasladó allí la celebración de esta fiesta. 

 
El hornazo es un bollo alargado coronado por uno o dos huevos enteros cocidos en 

el horno a la vez que la masa, que constituía una exquisitez especialmente en tiempos de 
menor variedad alimenticia que los actuales. Los niños lo llevaban como comida principal, 
muchas veces como regalo de abuelos, tíos o padrinos. En la actualidad la fiesta ha 
derivado en una comida campestre más convencional. 
 
 
 
8. CARNAVAL 
 
 
 

El Carnaval es la fiesta de la transgresión y el desorden. Conlleva una destrucción 
simbólica de las jerarquías y una ruptura de las normas convencionalmente establecidas, 
cuyos antecedentes algunos historiadores buscan en las Saturnalia o Matronalia romanas y 
en las fiestas de locos medievales, todas las cuales se caracterizan por una inversión de 
papeles (esclavos/señores, pobres/ricos, poderosos/súbditos) que revela el espíritu de 
libertad anhelado durante unos días frente a la sumisión cotidiana. La parodia y la burla 
festiva, principalmente contra el poder civil y eclesiástico, constituyen las auténticas señas 
definitorias de una celebración que no puede concebirse sin una poderosa carga de 
subversión. 
 

Como ocurre con muchas otras fiestas de carácter popular, apenas podemos 
encontrar rastros documentales de tipo histórico sobre el desarrollo del carnaval en Añora, 
ya que ni su organización ni su ritual estaba sujeto a protocolos de tipo formal. Ni siquiera 
hemos encontrado en el archivo local edictos con las habituales prohibiciones o 
disposiciones normativas emanadas de una voluntad regulatoria cuando las autoridades 
comprendían el riesgo de una celebración no controlada institucionalmente. 

 
El carnaval suponía, al menos en la forma en que lo conocemos desde principios 

del siglo XX, una ocupación masiva de la calle, donde se desarrollaba principalmente un 
ritual festivo conformado por tres elementos principales: las máscaras, los juegos 
populares y los grupos de música. La fiesta duraba tres días (el domingo, lunes y martes 
anteriores al Miércoles de Ceniza), con el añadido del Domingo de Piñata, y durante ellos 
era habitual que las jóvenes, e incluso las niñas, se vistieran de carnaval  con  las 
enaguas,  chambras y pañuelos  de sus madres o de sus abuelas.  
 
 
 



[174] 
 

 

 
Máscaras de Carnaval en Añora 

 
 
 

 
 
Jóvenes vestidos con trajes típicos de Añora durante las fiestas de carnaval (finales de los años 50 del siglo 

XX). 
 



[175] 
 

Las máscaras eran hombres y mujeres vestidos con ropas viejas y andrajosas, que 
con la cara tapada y la voz distorsionada para no ser reconocidos recorrían las calles del 
pueblo solos (y entonces se llamaban mascarones) o en grupos improvisando 
ingeniosísimas historias que tenían alguna relación con la vida local e irritando al público 
presente con sus inacabables letanías burlonas: 

 
No me conoces,  
no me conoces, 
y soy el mismo 
de la otra noche, 
y como no me conoces 
la lata te voy a dar. 
No me conoces... 
 
Los vecinos acostumbraban a salir a las esquinas para esperar la llegada de las 

distintas máscaras, que se detenían en cada grupo a relatar unas historias llenas de humor y 
burla que se iban improvisando sobre la marcha en función de la interacción que el público 
ofreciera. Entre ambos se establecía una complicidad festiva en la que casi toda 
declaración estaba permitida: las alusiones personales por parte de las máscaras hacia los 
miembros del auditorio eran constantes y si alguien no quería que algún asunto suyo 
saliera a relucir hacía bien en quedarse en casa.  
 

La espera se aliviaba con la práctica de determinados juegos populares que 
encontraban estos días su especial acomodo. Entre ellos destacaba el juego del cántaro (en 
el que, dispuestos en círculo los que juegan, se lanzan unos a otros un cántaro hasta que 
cae y se rompe) y del corro, propio en realidad de cualquier ocasión festiva, el cual, cuando 
se practica con personas de ambos sexos constituye también un ritual explícito de cortejo. 
En carnaval, el corro es una expresión de la alegría que deberá quedar ocultada durante la 
cuaresma, como manifiesta esta canción de corro noriega: 

 
Vamos a jugar al corro, ole ya, 
que ya viene el carnaval, ole ya, 
y viene Semana Santa, ole ya, 
y tenemos que rezar, ole ya. 
Ole ya, la gracia de mi moreno, 
ole ya, lo mucho que yo lo quiero.  
 
Otra práctica carnavalesca común en los pueblos de España es el robo de objetos, 

no con intención delictiva sino picaresca y jocosa. En Añora era tradicional que las 
pandillas de máscaras se introdujeran en las casas y, aprovechando un descuido de la 
dueña, le robaran las albóndigas típicas de la comida de mediodía, haciendo a continuación 
un ostentoso alarde de tal proeza. 
 

Desde principios de siglo XX comenzaron a hacerse cada vez más populares los 
grupos musicales (comparsas, murgas, estudiantinas), por lo general acompañados de 
instrumentos de cuerda, que incorporaban a su repertorio letrillas de creación propia en las 
que predominaba la ironía o la sátira de tipo político y social más o menos atrevida en 
función de la valentía de los intérpretes o la permisividad de la época. Gracias a la 
memoria prodigiosa del centenario Francisco Merino López297 pudimos recoger hace 
                         
297 Antonio Merino Madrid, “En la barrera del siglo”, Córdoba, 27 de agosto de 1989, pág. 16. 



[176] 
 

algunos años varias letrillas compuestas por él mismo para los carnavales del primer tercio 
de siglo y que contienen, sin embargo, reflexiones intemporales: 
 
Los novios  (1918) 
 
Si una tiene un novio rico 
con tal de que no se le vaya 
porque se tomen querer 
los dejan solos en casa. 
 
Todo lo contrario ocurre 
si es un amor sin dinero: 
le hace que lo aborrezca 
dándole castigo fiero. 
 
El amor ha de ser libre 
como la ley natural 
y no puede dar con fruto 
si no tiene libertad. 
 
Los precios (1918) 
 
Los comericos que hoy tenemos 
en nuestra querida España 
están haciendo su trapo 
con la guerra de Alemania. 
 
No se puede ir al comercio 
por una vara de tela 
ni por un cuarto de arroz 
que ha subido con la guerra. 
 
Si al mismo paso que sube 
lo que tienes que comprar 
le subieran los jornales 
también podría pagar. 
 
La base de la tierra (1924) 
 
Ahora vamos a empezar 
con nuestra madre la tierra, 
no tiene perdón de Dios 
todo el que no la defienda. 
 
Señores, la agricultura 
es la base principal 
y es lo más abandonado 
por toda España en general. 

 
Que a los pobres labradores 
es imposible la vida 
que no encuentran un cortijo 
donde arbitrar su familia. 
 
Los particulares dicen: 
si labras en mi cortijo 
la mitad de la cosecha 
me la has de traer en limpio. 
 
No te consiento animales, 
lo primero que te aviso, 
ni tampoco una gallina, 
para que no comas guiso. 
 
Ni pongo el carro ni siega 
ni nada de las semillas, 
pero sí te pongo el fiel 
que presencie la medida. 
 
Las bestias en los graneros 
no te las puedes dejar, 
que de eso me corresponde 
también a mí la mitad. 
 
Yo te escribiré el contrato 
y afirmas el documento 
que no te puedes negar 
de las bases que te he puesto. 
 
De lo que te corresponde 
luego tienes que pagar 
el herraje de las bestias, 
al obrero su jornal, 
 
luego a la carpintería 
y también a los herreros 
y si es que te queda algo 
por último al zapatero. 
 
Las manos encallecidas, 
el cuerpo bien encorvado, 
de sobre la tierra madre 
vuestro sudor ir regando. 

 
 



[177] 
 

 

 
 

Octavilla con letrilla de Carnaval salida de la Imprenta Pedro López de Pozoblanco fechada en 1936. 
 
 
 



[178] 
 

 
 

Carnaval en los años 80 
 
 

Tras la Guerra Civil el carnaval fue prohibido en España, precisamente por la carga 
de alteración del orden público que conllevaba. La democracia supuso, por el contario, una 
recuperación de esta fiesta, en la que se visualizaban las ansias de libertad y ruptura que 
trajo consigo la nueva época. En Añora volvieron a cantarse letrillas de tono crítico, 
algunas de ellas, curiosamente, de temática parecida a las de principios de siglo: 
 
El IVA (1986) 
 
Nos íbamos informando 
por la pantalla, 
nos íbamos preparando 
según por lo que pasara. 
 
La llegada de un impuesto 
que te descomponía el cuerpo 
al hablarte del aumento 
que iban a tener los precios. 
 
Nos subieron los garbanzos, 
los tractores, los helados 
y que también, por supuesto, 
el número de parados. 
 
Con este enero pasado 

se nos ha llenado la boca 
nos implantaron el IVA 
nos metieron en Europa. 
 
Con esto del nuevo IVA 
ya sería menester 
que en vez de subir los precios 
nos pagaran más al mes. 
 
Más el dinero que ganas, 
que no llega a fin de mes, 
tienes que dejar un poco 
para aprender el inglés. 
 
Mas como somos Europa 
ya no hay que poner más parches 
sino vestir a la moda 
como la Margaret Thatcher.



 Desde finales del siglo XX, de acuerdo a la globalización general de usos y 
costumbres que –principalmente por influencia de los medios de comunicación- fueron 
imponiéndose en diversos ámbitos sociales, el Carnaval, como también sucediera con la 
Semana Santa, comenzó a adoptar formas de celebración e integración importadas de otros 
lugares. Nacieron así algunas comparsas y chirigotas a imitación de los carnavales de 
Cádiz, muy popularizados en toda Andalucía por la televisión autonómica Canal Sur como 
seña de identidad regional. También comenzaron a organizarse muestras de carnaval en 
espacios cerrados, como la casa de la Cultura, a las que se invitaba a agrupaciones de otras 
localidades para completar un espectáculo al que el público asiste como mero espectador, 
mientras que el carnaval tradicional en la calle fue perdiendo paulatinamente protagonismo 
hasta casi desaparecer en la actualidad. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



[180] 
 

VI 
LOS RITOS QUE SE FUERON. FIESTAS DESAPARECIDAS 

 
 
 
 
 
1. RITUALES DE ÁNIMAS EN AÑORA 
 
 

En 1916 la Real Real  publicaba en Madrid un resumen de la tesis doctoral del 
diplomático y escritor pozoalbense Antonio Porras Márquez298 con el título de Prácticas 
de derecho y de economía popular observadas en la villa de Añora, con el que en 1914 
había obtenido un accésit en el concurso sobre Derecho Consuetudinario y Economía 
popular convocado por la Academia. Esta obra fue la primera incursión del autor en el 
campo del ensayo, pues hasta entonces solo había publicado dos libros de poemas. 
Después publicaría varias novelas, entre ellas El centro de las almas (1924), que obtuvo el 
Premio Fastenrath correspondiente al quinquenio 1922-1927.  
 

Prácticas de derecho y de economía popular observadas en la villa de Añora, cuyo 
cuerpo fundamental está dedicado al estudio pormenorizado de las bodas y su ritual en la 
Añora de la época, intentando dar fundamentación jurídica y legislativa a los usos 
tradicionales299, contiene, además, un brevísimo capítulo (páginas 93 a 96), objeto ahora de 
nuestra atención, titulado “El culto a los muertos”, el cual puede considerarse el primer 
estudio de religiosidad popular publicado sobre Los Pedroches.  
 

El libro se inserta dentro de una corriente de pensamiento regeneracionista 
promovida por Joaquín Costa, quien desde 1880 influyó decisivamente en los trabajos de 
la Institución Libre de Enseñanza y del Ateneo de Madrid, del que formaba parte la 
Academia de Ciencias Morales y Políticas. Defendía Costa que el espíritu popular se 
manifiesta en las convenciones y normas político-jurídicas locales, por lo que hay 
necesidad de recoger in situ estas regulaciones300. “Nunca ha sido tan necesario como en 
nuestro siglo el conocimiento del derecho popular”, afirma Costa301, dentro de la línea de 
defensa y revalorización del derecho consuetudinario por parte de los autores 
regeneracionistas, al que, según Sánchez Dueñas, consideraban un “pilar básico sobre el 
que modernizar las arcaicas estructuras tradicionales de la ‘España sin pulso’ que 
denunciaba Francisco Silvela, fomentar una cultura y construir cauces seguros desde los 
que estimular el progreso de una nación abúlica”302.  

 
                         
298 Una exhaustiva y completa investigación sobre la vida y obra de Antonio Porras Márquez, llevada a 
cabo por Blas Sánchez Dueñas, aparece como introducción (págs. 17-215) a la reedición de la novela El 
centro de las almas, publicada en 1999 por el Ayuntamiento de Pozoblanco como primer volumen de las 
obras completas del autor. Allí puede leerse un comentario general sobre la obra Prácticas de derecho y 
de economía popular observadas en la villa de Añora y un análisis del contexto en que fue escrita (págs. 
62-69). 
299 El capítulo referido a las bodas fue reeditado en 1992 por el Colectivo Cultural “El Cangilón” de 
Añora con el título Las bodas en Añora a principios de siglo. 
300 Carmelo Lisón Tolosana, Antropología social de España, Siglo XXI, Madrid, 1971, pág. 150. 
301 Joaquín Costa, Oligarquía y caciquismo, Colectivismo agrario y otros escritos, Alianza editorial, 
Madrid, 1973, pág. 183. 
302 B. Sánchez Dueñas, Ob. Cit., pág. 197, nota 61. 



[181] 
 

En el capítulo “El culto a los muertos”, Antonio Porras se refiere a las costumbres 
practicadas en Añora por la Junta de Ánimas para recaudar fondos con destino a los 
sufragios por los difuntos de la localidad, las cuales se realizaban en la pascua de Navidad. 
En particular, describe las subastas de carros de leña donados por los vecinos y de piezas 
de caza obtenidas en el llamado jaleo de las ánimas, además de otras costumbres asociadas 
como la petición de aguinaldos o el juego del palo ciego, el producto de todo lo cual se 
invertía en misas por las almas de los difuntos sin recursos. 
 

Reproducimos a continuación el texto completo del capítulo del libro de Porras 
Márquez dedicado a “El culto a los muertos”: 
 
 

EL CULTO A LOS MUERTOS 
 

En todos los pueblos del Valle de los Pedroches gozan las Ánimas de gran 
predicamento. Manteniéndose el culto á ellas con verdadera fe, no siendo raro el 
caso de que se refiera cómo á fulana ó á zutano se le apareció, ó, sin aparecérsele, 
le habló fulanito ó zutanita, muertos hacía tiempo, rogándole que cumpliera 
determinada manda piadosa que el difunto tuviera la desgracia de dejar incumplida, 
cosa que demuestra el arraigo de lo que decimos. 

 
Este culto á los muertos reviste formas externas populares en todos los pueblos del 
Valle, pues aun en los más populosos en que ya la costumbre y manifestación 
popular de este culto ha desaparecido, se conserva como vestigio acusador de su 
existencia en los pasados tiempos,  unos poyos cerca de las iglesias, y que se 
llaman los poyos de las Ánimas, que servían para la subasta de la caza y leña, como 
veremos luego. En Pozoblanco aún hablan los viejos del sitio donde estuvieron los 
referidos poyos. En los pueblos modernizados del Valle se ha perdido la 
costumbre, que aún se conserva pura en la Añora, quedando solo la cuestación que 
los sacerdotes hacen coincidiendo con la recolección de los diversos frutos: así 
piden la limosna de queso, lana, cereales... en las épocas correspondientes; el 
aguinaldo para las ánimas, etc. Antes se daba de los frutos de la época, siendo hoy 
muy corriente dar en dinero la limosna. 

 
En la Añora aún reviste el referido culto la primitiva y genuina forma popular que 
explicamos, por servir todo para fijar la fisonomía del pueblo objeto de nuestra 
investigación sobre Derecho consuetudinario. 

 
El Cura del pueblo nombra en un día del mes de Mayo, para cuyo objeto se 
congregan, lo que diríamos la Junta de ánimas del año, que se compone de seis 
vocales, propietarios, y un mayordomo que allí dicen, también propietario, el cual 
no es sino el Presidente de la Junta, la cual administra los fondos de ánimas, de 
acuerdo con el Cura, en lo referente á sufragios, y rinde sus cuentas 
escrupulosamente, poniéndolas á la vista del pueblo en una tablilla que cuelgan á la 
puerta de la iglesia. 

 
El día primero de la Pascua de Navidad, cada uno de los amigos del Mayordomo, 
todo el que tiene que hacerle cumplido que honrarle, enviará un carro cargado de 
leña, carros que se van congregando en la plaza, frente a la iglesia, para verificar la 
subasta. Al acto de la subasta asisten los vocales, el Mayordomo y el Cura. Uno de 



[182] 
 

los que dicen animeros lleva sobre un papel nota cumplida de toda la subasta. Se 
congregan las gentes del pueblo y empieza el acto. Subástase por separado cada 
carro, adjudicándose, naturalmente, al mejor postor, y siendo de notar que cada 
puesta, a cada puja, como ellos dicen, se le da, por un vocal encargado de esto, una 
cuerna de vino al postor que hizo la puja. (La cuerna es un vaso hecho del asta de 
un toro, teniendo de cabida, este vaso á que nos referimos, cerca de medio 
cuartillo.) Como la cuerna de vino se da á cada puesta, había postor, ó mejor 
postores, que no llevaban otro propósito que el de hartarse de vino, y para ello á 
cada puesta subían una cantidad muy pequeña, con el fin de menudearlas, para que, 
asimismo, menudeara la cuerna del vino. En vista del citado inconveniente, se 
introdujo la costumbre de que para ser postor y tener opción á los referidos tragos, 
es preciso depositar un duro en manos de la Junta. A cada carretero que condujo el 
cargamento se le da una cuartilla de vino. Este vino (siempre es muy barato: dos 
pesetas ó poco más la arroba) se compra del dinero del fondo de las Ánimas. El 
Mayordomo y los vocales envían también cada uno un carro. La frase sacramental 
de adjudicación es: “Buena pró le haga al postor”. 

 
Por este medio se consigue engrosar el fondo de Ánimas, pues se reunen muchos 
carros de leña, ya que es prurito de 1os mayordomos el que el número de ellos sea 
crecido, dando esplendor á su mayordomía, y por esto sus amigos acudan con la 
donación de un carro. Item que por el procedimiento de la subasta sácase á cada 
carro más de lo que vale en realidad, pues es honroso el llevarse un carro después 
de muy discutido en reñidas pujas. 

 
En la Nochebuena, á primera hora, antes de que salgan las patrullas pidiendo los 
aguinaldos y cantando, salen los animeros pidiendo el aguinaldo para las Ánimas, 
cuestación que verifican cantando á las puertas de las casas y acompañando las 
canciones con el sonar de los almireces (es de esencia llevar el almirez), que 
aporrean con la mano ó majador, y del cual irá provisto todo animero. 

 
Los animeros son los encargados de esta cuestación y de llevar la nota en la 
subasta. Es un cargo que se hereda, de padres á hijos. 

 
La víspera de la Pascua de Navidad se reunen bien temprano en casa del 
Mayordomo los vocales, los animeros y todo el hombre del pueblo que quiera ir al 
jaleo de las Animas, obsequiando el Mayordomo á los reunidos con aguardientes y 
perrunas, consumiéndose de estas lo incalculable, bastando apuntar que las hacen y 
las cuentan por fanegas: una fanega ó fanega y media. 

 
El jaleo de las Ánimas no es sino ir de caza aquel día para luego al siguiente, el 
primero de Pascua, subastar la caza recogida, caza que, para la subasta, se pone en 
los poyos de las Ánimas. Esta subasta es como la anterior, pero sin la cuerna de 
vino. A más de la subasta, que se hace por piezas separadas, se hace también rifa de 
algunas cuando ya el ímpetu de la subasta decrece. 

 
Algunas de las piezas dichas se ponen en este día y en los siguientes de Pascua en 
la plaza del pueblo al palo ciego, como dicen: Vendan los ojos al que pretende 
llevarse la pieza que sea, previo el pago de una módica cantidad que se establece, 
se le retira diez ó quince ó veinte pasos del lugar donde se puso la pieza, le dan 
unas vueltas sobre los talones para desorientarle, y luego le ponen en la mano un 



[183] 
 

recio y boto espadón, que para este menester conservan y transmiten los 
mayordomos, y si el vendado toca la pieza al primer golpe que descargue, es para 
él. Como puede suponerse, esto es difícil y divertido, ocasionando un buen ingreso 
(lo mismo que la subasta y rifa) al fondo de Ánimas. 

 
Esta costumbre revela lo arraigado que está el mutuo auxilio entre la gente de la 
Añora, pues ella no es más que un medio de allegar dineros para costear los 
sufragios por las ánimas de todos, en previsión de que haya algunos tan pobres que 
no puedan costear el menor sufragio por las ánimas de sus difuntos. 

 
 

A diferencia de los capítulos dedicados al matrimonio y al seguro de las bestias de 
labor, Porras no se refiere aquí a una práctica de derecho consuetudinario, sino más bien a 
un uso de economía popular. Un uso con funcionalidad religiosa, pues su fin, como hemos 
visto, es recaudar fondos con destino a costear misas de sufragio por las almas del 
Purgatorio. No hay en esta práctica popular ninguna reglamentación jurídica derivada de la 
tradición, sino que se trata de una costumbre popular ritualizada con finalidad espiritual. 
La costumbre, además, es una supervivencia de las antiguas Hermandades de Ánimas, ya 
prácticamente desaparecidas en la época en que Porras escribe su comentario, pero todavía 
vivas en la mente de los habitantes de la localidad, que conservan su costumbre de asistir a 
las Ánimas independientemente del mantenimiento o no de la estructura organizativa 
oficial que anteriormente sustentaba esta práctica. Es un nuevo ejemplo de cómo los usos 
tradicionales que son mantenidos de forma espontánea y voluntaria por el pueblo son más 
fuertes que los regulados institucionalmente, aunque estos segundos lleguen en algún 
momento a alcanzar niveles de desarrollo muy superiores a los primeros. 
 

El origen de las hermandades de Ánimas está vinculado a las predicaciones de las 
órdenes franciscana y carmelita sobre la devoción al Purgatorio y han tenido gran 
relevancia en la historia religiosa de España como divulgadoras de contenidos esenciales 
de la filosofía católica y de su praxis litúrgica303. Estas hermandades se caracterizarían 
genéricamente por su fuerte implicación en la asistencia social, especialmente en todo lo 
que se refiere a los actos fúnebres, y por su ausencia en actividades patronales, al poseer un 
calendario propio para sus rituales304. 
 

Las primeras cofradías de Ánimas se fundaron en la provincia de Córdoba a finales 
del siglo XV305, aunque será en el siglo XVII y, sobre todo, en el XVIII, cuando, debido a 
la religiosidad superficial y emotiva que se impone y al gusto por la exteriorización de la 
vivencia religiosa que trae consigo el barroco, así como al apogeo del culto a la muerte en 
la sociedad, llegan a fundarse cofradías en honor de las Ánimas Benditas en la practica 
totalidad de localidades de la provincia. En Los Pedroches, las más antiguas de las que 
tenemos noticias son las de Pozoblanco e Hinojosa del Duque, que ya postulaban por las 

                         
303 Manuel Luna Samperio, “Sistemas y tipos de cofradías: Cuadrillas y hermandades de Ánimas en 
Murcia, Albacete y Andalucía Oriental”, en Grupos para el ritual festivo (Manuel Luna Samperio, 
coord.), Editora regional de Murcia, Murcia, 1989, págs. 185-210, pág. 188. 
304 Ibídem, págs. 188-189. 
305 Manuel Nieto Cumplido, Islam y cristianismo, pág. 227. Parece que la más antigua cofradía de 
Ánimas de España es la de Las Pedroñeras (Cuenca), fundada en el siglo XIV (Demetrio E. Brisset, 
“Fiestas y cofradías de Inocentes y Ánimas en Granada”, en Grupos para el ritual festivo (Manuel Luna 
Samperio, coord.), Editora Regional de Murcia, Murcia, 1989, págs. 211-219, pág. 212) 



[184] 
 

calles en 1579306. En 1657 se constituye la de Villanueva de Córdoba307 y en el siglo 
XVIII ya aparecen citadas en la documentación del resto de las poblaciones.  
 

En la mayoría de los casos, las cofradías de Ánimas Benditas llegarán a ocupar 
puestos de máxima relevancia dentro de la estructura organizativa de cada localidad, tanto 
por los recursos materiales que poseían como por el número de celebraciones y actos 
públicos que celebraban. La mayoría de ellas, sin embargo, comenzaron a desaparecer a 
mediados del siglo XIX, cuando la desamortización eclesiástica las privó de los bienes que 
las sostenían y no hubo fondos para atender a las muchas obligaciones contraídas. Así, en 
Hinojosa se pide en 1835 al obispado la liquidación de las cuentas de la cofradía, que en la 
práctica ya había desaparecido, por no ser ya sus rentas suficientes para celebrar las 54 
misas solemnes a que estaba obligada, y en Alcaracejos hubo de acudirse en 1853 a pedir 
ayuda al Ayuntamiento para atender las deudas contraídas308. En algunos casos, las 
cofradías de Ánimas siguieron nominalmente existiendo, y así aparecen en algunos censos 
y registros de hermandades, pero su actividad era ya prácticamente nula y, en cualquier 
caso, estaban muy lejos de lo que habían llegado a ser en los siglos XVII y XVIII. Las que 
consiguieron resistir, sobrevivieron a duras penas durante las primeras décadas del siglo 
XX, hasta llegar a la guerra civil de 1936, que significó la definitiva desaparición de todas 
ellas. 
 

 
María Sebastiana Madrid, de cuerpo presente (1914). En el centro, en primer término, Miguel García, 

marido de la difunta. Fotografías de difuntos con toda la familia reunida alrededor, como una forma de culto 
a su memoria, fueron habituales desde mediados del siglo XIX, siendo, en muchos casos, la única imagen que 

se conserva del fallecido. Esta fotografía fue realizada por J. A. Sánchez. 
                         
306 Juan Agudo Torrico, Las hermandades de la Virgen de Guía en Los Pedroches, pág. 107 y Moreno 
Valero, Manuel, "Costumbres acerca de los difuntos en Los Pedroches (Córdoba)", en Gazeta de 
Antropología, nº 11 (1995), págs. 93-102, pág. 94. 
307 Juan Ocaña Torrejón, Callejero de Villanueva de Córdoba, Imprenta Pedro López, Pozoblanco, 1972, 
pág. 86. 
308 J. Agudo, Ob. Cit., págs. 111 y 147. 



[185] 
 

La hermandad de Ánimas es de tardía aparición en Añora. Durante los siglos XVI 
y XVII tenemos noticias, según hemos visto, de la existencia tan solo de las cofradías de la 
Concepción, Vera Cruz, Nuestra Señora del Rosario, San Pedro y San Ginés. En el siglo 
XVIII, de acuerdo con la explosión de religiosidad popular que trajo el barroco, se citan en 
la documentación eclesiástica varias cofradías nuevas, entre ellas la de Ánimas, aunque no 
podemos precisar de momento el año de su creación. Al menos estaba fundada en 1753, 
cuando la documenta por primera vez el Catastro de Ensenada. Aquí aparece reseñada 
como una cofradía pobre, pues solo poseía una pieza de tierra de cinco fanegas de 
extensión, que se arrendaba para la siembra de cereales cada cuatro años309. Luego, debió 
correr una suerte pareja a las del resto de la comarca y comenzaría a languidecer tras la 
desamortización eclesiástica para desaparecer definitivamente quizás en el último tercio 
del siglo XIX o a principios del XX310. La última noticia documental que tenemos de ella 
data de 1867, cuando el Diario de Córdoba publica la subasta de un herreñal “procedente 
de la cofradía de Ánimas” con una extensión de cuatro celemines (equivalente a 21 áreas y 
47 centiáreas)311. 
 

El ritual del que nos habla Porras Márquez forma parte de los variados actos 
festivos con los que las hermandades de Ánimas solían llenar sus celebraciones, todos ellos 
con finalidad recaudatoria: fiestas de locos, pujas, bailes de Inocentes, peticiones de 
aguinaldos, autos sacramentales o pregones. En Los Pedroches hay documentadas 
prácticas similares en varios pueblos. La más común son las póstulas de puerta en puerta 
en las que se pedía dinero en metálico o donaciones en especie que después eran 
subastadas en la plaza mayor, generalmente el 24 de diciembre. En Hinojosa las subastas 
están documentadas al menos desde comienzos del siglo XIX312. En Villanueva de 
Córdoba se hacían recaudaciones en verano y en Navidad. A ellas acudían, según Juan 
Ocaña313, el clero, autoridades y personas notables de la localidad, precedidos de un grupo 
de violines, bandurrias y guitarras que cantaban los “Pregones”, canciones cuya letra 
aludía a los padecimientos de las almas en el Purgatorio e invitaba a la caridad y piedad 
cristianas: 
 

Estribillo: 
Con pregones atento piadosos 
Estimamos la gran devoción. 
Por las ansias, tormento y fatigas 
Que están padeciendo por amor de Dios. 
Estrofas: 
Si te quemas una mano 
No digas: ¡Dios!, que me quemo. 
¡Qué será de aquellas almas 
que están en el fuego ardiendo!. 
 

                         
309 La cofradía todavía poseía ese terreno en 1842, aunque ahora su extensión se estima en siete fanegas. 
La finca aún se ofertaba para su arrendamiento, pero, al menos ese año, no tuvo licitadores. “Documentos 
y diligencias de la ley de los bienes del clero y cofradías”. AHMA, reg. 434, leg. 37, expte. 15. 
310 En el AHMA se conservan las “Cuentas de Ánimas Benditas” hasta 1853 (Reg. 439, leg. 37, expte. 
20). 
311 Diario de Córdoba, 23 de abril de 1867, pág. 3. 
312 J. Agudo, Ob. Cit., pago. 111. 
313 J. Ocaña Torrejón, Callejero..., págs. 86-87. Véase también Juan Palomo Palomo, Villancicos de las 
misas de la Virgen de Villanueva de Córdoba, Coral Polifónica “San Miguel Arcángel”, Villanueva de 
Córdoba, 2000, págs. 34-35. 



[186] 
 

San Jerónimo bendito 
Vinieras para explicar 
Lo que padecen las almas 
Que en el Purgatorio están. 
 
A las Ánimas Benditas 
No se les cierra la puerta 
En diciendo que “perdonen” 
Se van ellas tan contentas. 

 
 

De las características de estos rituales de Ánimas en Añora tenemos noticias, 
además de por del libro de Porras Márquez, a través de documentación del Archivo 
Histórico Municipal de Añora y de testimonios orales. La labor recaudatoria de la cofradía 
se extendía a lo largo de todo el año, durante el cual dos personas (llamadas en la 
documentación demandantes) solicitaban donativos por las casas del pueblo, donativos que 
se recogían en metálico o en especie. Si eran en especie (borregos, ovejas, lechones, 
conejos, presas de caza, embutidos, etc.), eran vendidos luego en la plaza en diversos 
momentos del año. También se dedicaba a la hermandad de Ánimas la colecta de la iglesia 
del Día de Todos los Santos. Pero la actividad fundamental de la cofradía se concentraba 
en la pascua de Navidad. El día 24 salía un grupo de animeros por las calles del pueblo 
pidiendo el aguinaldo y cantando, generalmente con el solo acompañamiento del almirez, 
una monótona canción en cuartetas encadenadas:  
 

Entrad, entrad y veréis 
Que dándole el pecho está 
El rey de todos los reyes, 
El que nos ha de salvar. 
 
El que nos ha de salvar, 
Hijo de la Virgen pura, 
Nace esta noche en Belén 
Entre las doce y la una. 
 
Entre las doce y la una 
Parió María a Jesús 
En un pesebre entre pajas 
Para morir en la cruz. 
 
Para morir en la cruz 
El cordero inmaculado 
Treinta y tres años vivió, 
Los judíos lo enclavaron. 
 
Los judíos lo enclavaron 
Pies y manos en la cruz 
Y le remachan los clavos 
A Nuestro Padre Jesús. 

 



[187] 
 

Al día siguiente otra persona nombrada por la hermandad recorría también las 
calles del pueblo, al son de una campanilla y con la compañía de un borrico, preguntando 
en las puertas de las casas: “¿Se le da un gallo a las Ánimas Benditas?”. Se aceptaban 
también donativos de embutidos procedentes de las recientes matanzas de cerdos. De 
hecho, era frecuente que, cuando durante las matanzas caseras se procedía al embutido de 
morcillas y chorizos, se apartara una pieza de especial tamaño “para las Ánimas Benditas”. 
Lo recogido en esta actividad se subastaba en la plaza el día 26. 
 

La subasta principal era, sin duda, la de los carros de leña, que tenía lugar el día 27. 
Desde bien temprano se iban reuniendo en la plaza los carros cargados no solo de leña, 
sino también de despojos o de jaras. Los primeros eran los que se remataban en un valor 
más alto. En 1845, por ejemplo, se subastaron seis carros de leña (rematados a una media 
de unos 72 reales de vellón cada uno), seis de despojos y 17 de jaras (el valor de estos era 
menor, 23 reales los de jaras y 26 los de despojos), resultando por este concepto un monto 
total de 983 reales, prácticamente la mitad de lo recaudado por la cofradía durante todo el 
año314. Los carros eran aportados, no solo, como apunta Porras Márquez, por los familiares 
y amigos del mayordomo a fin de hacer más lucida su actuación, sino también por vecinos 
en cumplimiento de promesas efectuadas a lo largo del año, o bien por los más pudientes 
del pueblo, para reafirmar públicamente su posición, cumpliendo así también esta práctica 
una función de promoción individual y familiar develadora de status económicos y 
sociales315. Para premiar a los que hacían la puja, al modo en que explica Porras Márquez, 
ese año se gastaron 17 arrobas de vino. 

 
Ya en otro lugar316 hemos aludido a la semejanza de estas prácticas con una 

primitiva forma de intercambio, estudiada por la antropología cultural en los pueblos 
igualitarios organizados en poblaciones de tamaño reducido, conocida como 
redistribución, la cual desempeñó un papel muy importante en la creación de distinciones 
de rango. Según Marvin Harris, “se habla de redistribución cuando las gentes entregan 
alimentos y otros objetos de valor a una figura de prestigio, como, por ejemplo, el 
cabecilla, para que sean juntados, divididos en porciones y vueltos a distribuir”317. Añade 
este autor la circunstancia de que, en su forma primordial, como ocurre con nuestro jaleo 
de las ánimas, este intercambio estaba vinculado a cacerías y cosechas estacionales. Como 
la de los redistribuidores primitivos, la compensación de los mayordomos de Ánimas 
reside simplemente en la admiración que le tributarán sus convecinos en la medida en que 
haya sido capaz de desarrollar con eficacia y brillantez su tarea. 
 

Los ingresos recaudados en la subasta se dedicaban luego, además de a costear los 
gastos de organización, al sufragio de las almas de los difuntos a través de una serie de 
actos religiosos que para el año 1845 se detallaron de la siguiente manera: el gasto 
principal es el dedicado a las misas de sufragio; ese año se celebraron 80 misas de once y 
79 de Aurora o madrugada, oficiadas por diversos sacerdotes (apuntemos como curiosidad 
que tanto las misas de once como las de madrugada se pagaban a seis reales cada una); la 
cantidad mayor era recibida por el vicario de la parroquia, que este año recibió 320 reales 
                         
314 AHMA, reg. 436, leg. 37, expte. 17. “Cuentas y documentos de la administración de los fondos de 
Ánimas Benditas del año 1845 rendida por su mayordomo Bartolomé Gil”. 
315 “Aquellos individuos que han ido adquiriendo riqueza al correr de los años necesitan, por así 
requerirlo el sistema social, revalidarlo públicamente. Este reconocimiento, que supone prestigio social, 
hay que pagarlo precisamente con los bienes adquiridos” (Salvador Rodríguez Becerra, Las fiestas de 
Andalucía, pág. 31). 
316 A. Merino Madrid, Ensayo…, pág. 120. 
317 Marvin Harris, Ob. cit., pág. 371. 



[188] 
 

como “estipendio de cincuenta y dos misas cantadas por mí en los cincuenta y dos lunes de 
todo el año y obvención de otras cincuenta y ocho procesiones de cuenta celebradas en los 
referidos días y octava de los Santos y de las honras solemnes hechas por mencionado 
objeto en el último domingo de adviento, como viene todo ello practicándose de tiempo 
inmemorial”318. El último domingo de adviento era, precisamente, cuando se celebraba la 
función religiosa principal de todo el año: para ese día se incluyen también gastos por el 
consumo de cera y por el pago a un predicador que pronunciaba un sermón. Durante todo 
el año, un muñidor convocaba a las misas de madrugada de los días festivos. 
 

En definitiva, podemos concluir que las manifestaciones de las Hermandades de 
Ánimas son, por un lado, una muestra más del poder de la iglesia en los asuntos relativos a 
la muerte, pues la mayor parte de lo recaudado en estas prácticas populares iba destinado a 
los propios miembros de la iglesia en pago a sus funciones religiosas en sufragio por las 
almas. Por otro lado, estos rituales de ánimas nos muestran una vez más lo difícil que 
resulta la desaparición de las prácticas populares arraigadas: estas continuaron en muchos 
pueblos aún después de que desapareciera la hermandad que en principio las organizaba, 
por prevalecer en la conciencia colectiva la idea de que la finalidad piadosa de los actos 
estaban por encima de la existencia o no de una organización que los regulara. Solo un 
hecho tan brutal como la guerra civil de 1936, auténtico mazazo en la transmisión de 
costumbres y tradiciones populares, pudo acabar definitivamente y de raíz con unas 
prácticas que se habían mantenido activas durante siglos. 
 
 
2. LAS BODAS 
 
 

El rico y complejo ritual de las bodas antiguas ha sido magníficamente descrito y 
estudiado en todos sus detalles para el caso de Añora por Antonio Porras Márquez en su 
obra Prácticas de derecho y de economía popular observadas en la villa de Añora (1916), 
a la que ya nos hemos referido en el apartado anterior. El cuerpo fundamental del libro está 
dedicado precisamente al estudio pormenorizado de las bodas y su ritual en la Añora de la 
época, intentando dar fundamentación jurídica y legislativa a los usos tradicionales.  
 

El estudio de Porras Márquez presenta dos partes bien diferenciadas. En la primera 
se hace un relato “llano y sin comento de la costumbre tal como se practica”. Con una 
prosa costumbrista llena de encanto y sabor tradicional, por sus páginas van desfilando de 
forma amena los usos y costumbres relacionados con el noviazgo, el petitorio, el 
casamiento, los “daos”, etc., con multitud de detalles y minuciosas descripciones de 
atuendos, ajuares, lugares y situaciones. En la segunda parte, el autor ofrece una 
investigación de antecedentes y analogías sobre el tema, comparando la práctica local con 
la de otros lugares y discerniendo en el rito nupcial, considerado como una práctica de 
derecho consuetudinario, la reglamentación jurídica de la que deriva la tradición. La 
intención es indagar una explicación racional para unos complejos hábitos matrimoniales 
que la tradición ha mantenido inmutables en su rigor a través de los tiempos, gozando 
todavía entonces de un respeto y cumplimiento indiscutible.  
 

El conjunto constituye una inestimable aportación al conocimiento de la etnología 
local y, aún más, al análisis de la personalidad humana de toda la comarca de Los 

                         
318 AHMA, reg. 436, leg. 37, expte. 17. Recibo de pago al Sr. Vicario. 



[189] 
 

Pedroches. El ritual matrimonial así expuesto por Porras Márquez se revela como un 
ejemplo más demostrativo del carácter social y socializador de muchas de las fiestas de la 
comarca, que, al requerir para su realización la concurrencia solidaria y el apoyo material 
de numerosas personas, convierte en comunitarias celebraciones en principio meramente 
privadas o familiares.  
 

Resultará innecesario aclarar que, por desgracia, apenas se conservan ya rastros del 
complejo ritual de bodas que Porras Márquez nos describe en las páginas de su libro, lo 
que constituye un ejemplo más de la necesidad que hay de registrar por escrito, aunque sea 
de manera meramente descriptiva, las formas de vida tradicionales que todavía hoy 
perviven, pues, en otro caso, cuando desaparezcan ahogadas por la generalización de usos 
y costumbres, y eso está al llegar, no quedará para el futuro ninguna memoria de los modos 
de vivir, de pensar y de sentir de nuestros antepasados. 
 

 Hay que señalar, en primer lugar, que las bodas noriegas constituían antiguamente 
un rito de integración comunal, pues en ellas participaban no solo la familia y amigos de 
los contrayentes, sino, de algún modo, todo el pueblo. Era un rito de afirmación colectiva y 
de garantía de pervivencia de la sociedad, que se siente renovada de esta manera.  
  

La celebración comenzaba al menos una semana antes del propio día de la boda. 
Cada día de esa semana había establecidas unas labores que había que realizar con el rigor 
de un ritual no ajeno a la superstición. El lunes se reúnen en la casa del novio las primas 
hermanas de este y sus amigas íntimas para amasar el pan que ha de consumirse en  las 
comidas de la boda; el martes se reúnen en casa del novio las mozas y casadas de la familia 
para hacer las hojuelas; el miércoles se sacrifican reses lanares y aves de corral; el jueves 
se hace el relleno (embutido típico local elaborado con carne de ave, jamón ibérico, huevos 
cocidos, perejil y migas de pan); el viernes se planchan los ajuares; el sábado la madre del 
novio y una de sus nueras van de casa en casa convidando para la boda. Y así llega el 
domingo, el primer gran día de los tres que conforman propiamente la boda, en el que se 
reciben los daos (“una donación, una manera de constituir un pequeño caudal para los 
nuevos esposos y a cuya formación contribuyen gentes muy diversas”). Así lo describe 
Porras Márquez: 
 

Los "daos" 
 

Media hora antes de ponerse el sol, la casa en orden, todo limpio y aseado, la novia 
ataviada, aunque no con el traje de boda, toma asiento en el promedio de un banco 
de madera, con respaldo, que ha de estar colocado, precisamente, en la cocina, al 
lado del hogar que da frente á la puerta de la casa. A la derecha de la novia se 
sienta su madrina de bautismo y á la izquierda una parienta cercana. Antes del 
toque del Ángelus comienza el acto, al que concurren todos los invitados á la boda, 
y todos los que, sin estarlo, deben cortesía, tienen que cumplir, como allí dicen 
gráfica y precisamente, con la familia de la novia. Todas las mujeres que asisten 
van tocadas de mantilla. Quítanse los hombres el sombrero al llegar á la entrada de 
la cocina, y hombres y mujeres adelantan serios hacia la novia, quien se pone de 
pie para recibir el don; extiende la mano derecha, y en ella van depositando los 
hombres una peseta en plata y las mujeres dos reales también en plata (solo por no 
encontrarlos, después de muy buscados, serán en calderilla). Cuando la mano de la 
novia se ha llenado, deja las monedas en un canastillo que tiene prevenido para este 
menester, y torna el desfile y el caer de las monedas. Lo general es que se pase y se 



[190] 
 

haga en silencio la donación; pero si alguno dice algo, y sucede á veces, ha de decir 
precisamente: yo quisiera que fuese la jesa é la Vera (la dehesa del pueblo que 
hasta hace poco fué de propios). 

 
Aquellos cuyos vínculos de amistad, con quien tienen que cumplir, corren por la 
familia del novio, van á casa de éste, estando reunidos allí antes del toque del 
Ángelus, pues al sonar el toque de oraciones y después de rezar tres Avemarías, 
saldrán todos juntos, con padres del novio á la cabeza, en dirección á casa de la 
novia á llevar el dao. 

 
Al llegar la familia del novio á casa de la novia, levántase la madrina de pila, que 
dijimos ocupaba la derecha de aquélla, y cede el puesto á la madre del novio. La 
gente recién llegada hace su dao como ya hemos dicho.  
 
Los tíos carnales de los novios dan un duro; pero las tías carnales casadas, como ya 
su marido dió el duro consabido, solo dan una peseta. Al dao concurren casados, 
solteros y hasta niños.  
 
La madre de la novia, mientras dura el dao, estará metida en una habitación, pero 
desde la que vea á todo el que entra y concurre, teniendo buena cuenta de ello. 

  
El luto de cualquiera, no es inconveniente para concurrir al dao.  
 
Los padres del novio son los primeros que entran en el acto del dao, y dan: un duro 
el padre, dos pesetas la madre, y un duro y una peseta, respectivamente, los 
hermanos del novio casados y solteros. Lo mismo la familia de la novia. 

 
Verificado el acto, las mujeres se sientan en la casa y los hombres sálense al patio, 
al corral, pues en la casa no caben todos, donde toman un pequeño convite. Lo van 
ofrenciendo á cada persona los primos hermanos de la novia, y consiste en 
garbanzos tostados y vino; aquéllos se reparten en grandes cestas, de donde toma 
cada uno los puñados que quiere, y el vino se da en temblaeras (tembladeras de 
plata), que con un par de ellas es bastante para todo el pueblo, ya que es cosa que 
presta muy gustosos su dueño. 

 
En tanto se da el convite, la madrina de boda y la futura suegra de la novia se 
ocupan en contar el dinero reunido en el dao, siendo de notar que hay quien reune 
quinientas pesetas, lo que supone una concurrencia de seiscientas personas.  
 
Terminado el convite vanse todos, menos la novia y sus padres, á casa del novio, 
donde se ofrece otro convite igual, y terminado que es, el novio, que ha estado 
encerrado en una habitación de su casa todo el tiempo que este convite dura, sale y 
ocupa la puerta de la calle, teniendo en las manos un vaso y una botella con vino 
para echar un trago á los hombres cuando van saliendo: -"¿Hay mucho ánimo?", 
dicen al tomar el vaso de manos del novio, el que contesta:  
 
- "No falta". Apuran el vaso, dicen: -"¡Salud!", mientras chascan la lengua, y vanse 
hacia sus casas. 

 



[191] 
 

Esta noche cenan con la novia sus amigas casadas, y la comida se envía de casa del 
novio. El padre de la novia cena con la familia del novio.  
 
Después se celebra el baile de los daos en casa de la novia ó de cualquiera amiga 
suya, en el que se baila jota y fandango. El baile dura casi lo que aguantan los 
cuerpos de los bailarines. 

  
Como los daos se celebran precisamente el día antes de la boda, y en pueblo que 
vive de las faenas del campo lo natural es que la gente esté en él solo los días 
festivos, al objeto de que el dao sea numeroso, celébrase la boda siempre en Lunes 
ó en un día siguiente á otro festivo. 

 
Los novios y los padrinos que van á serlo de boda, confiesan en este día.  
 
En la noche del día de los daos, enseñan la cama á las amigas, y á todo el que 
quiere, las primas de la novia. 

 
Esto es solo el día de recogida de los “daos”. El día siguiente, lunes por lo general, se 

celebra la boda propiamente dicha. Su desarrollo sigue las pautas de lo ya descrito: un 
estricto ritual que hay que cumplir escrupulosamente en el que intervienen la familia y 
amigos de los contrayentes. Enseguida leeremos cómo describe este día Porras Márquez, 
pero antes, a título de curiosidad, detengámonos un momento en la sucesión de banquetes 
que iban jalonando el día, los cuales contribuían a señalar adecuadamente el carácter social 
de la ceremonia y a marcar, en cada momento, el rango y significado de cada uno de los 
grupos participantes. Esta sucesión de comidas, además, es una muestra de la 
consideración que tienen los noriegos hacia el día de una boda: la boda se celebra una vez 
en la vida y en tal ocasión no se repara en gastos. 
 

 “El primer banquete tenía lugar a media mañana, el almuerzo, y en él participaban 
las mujeres solteras de la calle de la novia, que acudían a su casa desde bien 
temprano para ayudarla a vestirse. La comida consistía en el tradicional caldo de 
hígado, esto es, sopas de pan esponjadas en caldo de hígado de cerdo y tajaditas del 
mismo hígado salpicadas por encima”. 
 

 “Los hombres que han de ir a la boda y las mujeres casadas de la familia de los 
novios almuerzan en la boda, aunque el almuerzo no es de esencia sino para las 
mozas que visten a la novia, y este almuerzo consiste invariablemente: un pisto, 
que es un revuelto de tomates, pimientos y cebolla, picados y fritos con aceite a la 
sartén; caldo de hígado, dicho más arriba, y aceitunas aliñadas o melón”. 

 
 “Tras la ceremonia de casamiento en la iglesia, y ya en la casa del novio, las 

mujeres toman asiento en la casa y los hombres se distribuyen como pueden, 
saliendo al patio en su mayoría. Se da un convite, lo mismo que el ya descrito en 
los daos, más una hojuela de flor y otra corriente á cada persona”. 

 
 “Al mediodía, los platos que se sirven en la comida son: en primer término, una 

sopa de pan, dorada, con huevos por cima y que hacen caldo del cocido; en 
segundo lugar, los garbanzos del cocido, con patatas o quizá alguna verdura, siendo 
raro esto último; carne, jamón, relleno, esto del cocido, del que puede ser también 



[192] 
 

la gallina que figura en este plato; otro con una gallina entera; y como postre, arroz 
con leche, al que espolvorean mucha canela molida, y hojuelas”. 

 
 “De nueve a diez es la hora de la cena, de nuevo en la casa del novio, a la que 

asisten de nuevo todos los invitados. En la cena se sirve: en primer término, 
ensalada: lechuga, o escarola picada muy menuda en una gran cantidad de agua 
salada y acidulada con vinagre; en segundo término, guisado de gallina; en tercero, 
gazpachuelo, que no es sino gazpacho, al que ponen huevos y pechugas de gallina; 
aceitunas, melón o alguna otra fruta, si la hay”. 

 
 “A otro día y a punta de alba, el padrino irá a ver cómo han pasado la noche los 

novios. Después los parientes acompañarán a misa a los recién casados y comen 
con ellos este dia de tornaboda. Antiguamente, en este día de tornaboda, se 
celebraba fiesta y comían con los novios los invitados a la boda, en lugar de hacerla 
solo los parientes como hemos visto; pero a raíz de la supresión de la tornaboda, 
aparece la costumbre de comer en la boda al día antes de su celebración”. 

 
 “En la calle donde se celebra la boda, los vecinos convidan a cenar en sus casas a 

todos los parientes y amigos, cosa a la que llaman estar la calle de boda, resultando 
por este procedimiento, que la calle toda es un hervidero de alegrías”. 

 
La generosidad y abundancia de los banquetes de boda noriegos era proverbial y el 

mismo Porras se hace eco de las 600 docenas de huevos que, según un periódico de la 
época, se gastaron en la boda de Pablo Madrid. Por mi parte, he encontrado otra reseña 
periodística en la que se enumeran los ingredientes que se utilizaron en otro banquete 
nupcial ya a finales del siglo XIX, largueza que el cronista atribuye a “la necesidad y 
costumbre que en dicha villa tienen para esta clase de festejos”:   

 
“Se han invertido los siguientes utensilios culinarios: Ocho fanegas de pan, 

doscientos reales para compra de carneros, noventa gallinas, veinte conejos, ciento 
sesenta tajadas de lomo con sus correspondientes chorizos; arroba y media de arroz 
con leche, dos fanegas de garbanzos tostados, cinco cuartillas de idem para el cocido, 
ocho arrobas de vino y ciento noventa docenas de huevos. No se puede precisar la 
leche que se gastó para el arroz ni la miel y aceite para hojuelas y buñuelos”319.  

 
Para 1909 poseemos un nuevo testimonio periodístico sobre el contenido del banquete 

de otra boda:  
 

“Comestibles consumidos en un solo día que ha durado el convite para la 
generalidad de los invitados: diez grandes machos cabríos, dos hermosos carneros e 
infinidad de gallinas (que solamente con sus picos pudiera llenarse un celemín), han 
compuesto los platos de carne; un cahiz de trigo a razón de treinta panes de a libra por 
fanega 360 panes; de huevos quizá hayan pasado de doscientas las docenas que se han 
consumido en el clásico relleno, con sus nueve jamoncitos revueltos; cuatro arrobas de 
arroz y la suficiente leche y azúcar para su empape y dulcificación compusieron el 
postre. El vino… baste decir que a crata jal da como dicen por aquí”320. 

 
 

                         
319 Diario de Córdoba, 23 de julio de 1896, pág. 1. 
320 El defensor de Córdoba, 31 de mayo de 1909, págs. 1-2. 



[193] 
 

 
 

Grupo de mujeres desplumando pollos, probablemente para el banquete de una boda, en los años 50 del 
siglo XX. Al fondo puede verse el Tejar de Abajo y el Camino de Pedroche, sin más construcciones en el 

horizonte. 
 

Resulta curioso, por otro lado, que, basándose en la estructura de las bodas que hemos 
leído, el propio Porras Márquez aventura una hipótesis sobre la fundación de Añora. 
Asegura que por tradición se dice en Añora que en tiempos remotos la boda duraba varios 
días (y no solo dos, como en su época, pues la comida de la tornaboda es solo para la 
familia), lo que puede ser, según Porras, indicio de que la fundación del pueblo se habría 
efectuado con anterioridad a las leyes que regularan la duración de las bodas, que según 
nuestro autor corresponde a las cortes de Valladolid de 1258, donde se dice expresamente 
que las bodas no deben durar más de dos días. En cualquier caso, resulta evidente que en 
Añora la ley se obedecía pero no se cumplía. La celebración de la boda estrictamente 
duraba dos días (daos y boda), pero las celebraciones ocupaban en realidad toda una 
semana..., pero no la semana posterior a la boda, sino la anterior. 
 

Así describe Porras Márquez, finalmente, la ceremonia de celebración de la boda 
propiamente dicha: 

 
La boda. Su celebración. 

 
La boda se celebra siempre en Lunes ó á otro día de uno festivo, por la razón 
apuntada al final del párrafo anterior. 
 
En el día que la boda se celebra, levántase la novia muy de mañana, pues bien 
temprano han de acudir las mozas de su calle, encargadas de vestirla y acicalarla, 
empleando en ello un buen rato: que interesa á todas el buen aliño y compostura de 
la novia. 

 



[194] 
 

Estas solteras que viven en la calle de la novia y que concurren para vestirla, 
almorzarán con ella el tradicional é insustituible plato nominado caldo de hígado, 
lo que no es otra cosa que unas sopas de pan esponjadas en caldo de hígado de 
cerdo y tajaditas del mismo hígado salpicadas por cima. 

 
Los hombres que han de ir á la boda y las mujeres casadas de la familia de los 
novios, se preparan y van muy temprano unos y otros á la casa del novio ó novia, 
según con el que tengan que cumplir, á quien tengan que acompañar. Los que de 
ello gustan almuerzan en la boda, aunque el almuerzo no es de esencia sino para las 
mozas que visten á la novia, y este almuerzo consiste invariablemente: un pisto, 
que es un revuelto de tomates, pimientos y cebolla, picados y fritos con aceite á la 
sartén; caldo de hígado, dicho más arriba, y aceitunas aliñadas ó melón. 

 
Al sonar en la iglesia del pueblo el segundo toque o repique de la misa mayor (dan 
siempre tres toques o repiques con intervalo de unos minutos, y la hora de la citada 
misa es en verano las ocho, en otoño y primavera las ocho y media y en invierno 
las nueve de la mañana, dando el primer toque un cuarto de hora antes). Al sonar el 
segundo toque, decimos, salen el novio, su familia y los que asisten á la boda, que 
se reunieron en casa de éste, por correr de este lado su obligación, dirigiéndose á 
casa de la novia. Llegados á ella, donde ya están todos, la familia y los invitados 
que asisten por su parte, quédanse á la puerta, en la calle, dejando adelantar sola á 
la madrina de boda, que entra en la casa, y dirigéndose á la novia, que estará 
sentada en el mismo sitio que dijimos en los daos, y entre una hermana ó cuñada á 
la izquierda y su madrina de pila á la derecha, le dice: 
 
- "Si quieres ser mi ahijada, vente conmigo." 

 
La gente escucha y sonríe, y comentará luego, camino de la iglesia, el 
atragantamiento mayor o menor sufrido por la madrina al pronunciar esas palabras. 
Todos se levantan: la comitiva se forma hacia la iglesia. 

 
Salen y forman grupo todos los hombres, el novio inclusive, y detrás de este grupo 
forma y camina el de las mujeres, á cuya cabeza va la novia, colocada entre la 
madrina de boda y otra parienta cercana del novio. La novia lleva en la mano un 
rosario, un abanico y un pañuelo muy dobladito. La madre de la novia no va á la 
boda y queda en casa. Las solteras tampoco van á la ceremonia. 

 
Terminada la ceremonia del casamiento, se dice á seguida la misa de bendición ó 
velación, si es época de ello. 

 
Al salir de la iglesia, la comitiva forma en orden inverso, esto es, que las mujeres 
van delante y los hombres todos, incluso el novio, detrás. Lo mismo á la entrada 
que á la salida del templo, los hombres forman en dos líneas sobre la puerta y 
descúbrense respetuosos cuando la novia pasa. 

 
Dirígese la comitiva en el orden antedicho á casa del novio, esto es, de sus padres. 
Los hombres quédanse en la calle, formando dos filas. Las mujeres entran en la 
casa sin detenerse, teniendo la novia sumo cuidado de entrar con el pie derecho, y 
ya la madrina se lo advertiría por el camino, no fuese que con el natural 
azoramiento del trance echáralo en descuido. Las dos filas que hemos dicho 



[195] 
 

quedaban formando los hombres en la calle tienen por cabezas al padrino de boda y 
al Cura que ha casado á los nuevos cónyuges, los cuales señores ocuparán las dos 
jambas de la puerta. Entradas que son las mujeres, el Sr. Cura reza un responso por 
los difuntos de la familia de los novios, y terminado éste, el padrino dice en alta 
voz: 
 
- "Señores. gracias por lo favores recibidos. Pasen ostés adelante." 

 
Los que van en la comitiva. y más aún la multitud de curiosos, mujeres y chiquillos 
en su mayor parte, que se agrupaban á la puerta por ver cómo rompía el padrino, 
arman tremenda algazara y chillería al concluir aquél su final invitación, entre los 
comentos de si lo dijo bien ó mal, si se le trabó ó no la lengua. 

 
La mujeres toman asiento en la casa y los hombres se distribuyen como pueden, 
saliendo al patio en su mayoría. Se da un convite, lo mismo que el ya descrito en 
los daos, más una hojuela de flor y otra corriente á cada persona. 

 
Terminado el convite, el novio, con los mozos que están de boda y una gran 
orquesta de guitarras y bandurrias. todas las que pudo allegar de unas y otras, sale á 
recoger las mozas, recorriendo el pueblo para llegar por todas las invitadas, quienes 
ya esperan muy arregladitas y compuestas. Terminada la recogida de las mozas, y 
llegados que son á la casa del novio, comienza el baile, que no termina hasta la 
hora de comer, de merendar, como allí dicen, á las tres de la tarde próximamente. 

 
Esto de las comidas en las bodas de la Añora es cosa realmente notable, pues reina 
el criterio de que la boda se hace una vez en la vida, y no hay novio que perdone á 
sus padres el que en ese día no echen la casa por la ventana, como suele decirse; y 
no es óbice para que la boda se celebre con todo esplendor, el que haya algún luto 
en cualquiera de las familias de los novios, por reciente que sea. Ya pueden morir 
todos los de casa del novio ó de la novia, ó de los dos, que en no muriéndose los 
novios, boda habrá con todo el esplendor y toda la grandeza que sea posible. Y 
aquel dato, que apuntamos en otro lugar, de seiscientas docenas de huevos gastadas 
en el relleno para una boda, la de Pablo Madrid, da idea de lo que vamos diciendo 
y del enorme número de convidados que asisten. En ella se puso una mesa que 
tenía próximamente unos sesenta metros de larga, y todavía estaba prieta la gente, 
que se sentaba, como es costumbre en todas partes, á los dos lados. Lo general es 
que entre la casa y el patio no haya fondo bastante para instalar una mesa como la 
antes referida, y por esto en muchas bodas se come por tandas, las que llegan 
algunas veces á tres, resultando que al levantarse de comer la tercera tanda, casi, ó 
sin casi, es hora de cenar para la primera. 

 
En general comen desaforadamente, y á esto responde el amasar el pan con tiempo, 
con el fin de que estuviera sentado. Respecto á este punto, D. Andrés Montero, 
cuya amabilidad me ha facilitado muchos datos para este trabajo, y á quien citamos 
en otro lugar, nos decía en una de sus cartas algo muy expresivo y digno, por 
consiguiente, de transcribirse: "Esto de la comida es cosa que necesita verse, 
porque si no, no se puede creer la mitad de lo que hacen algunos. Heliogábalo era 
un infeliz... Conozco individuo que después de hartarse de los platos 
reglamentarios, que ahora se dirán, para rebañar la miel que quedaba en el plato de 
las hojuelas, consumió una rosca de dos libras, entera y verdadera... y se quedó 



[196] 
 

como si no hubiera probado bocado." Esto no será lo corriente, podemos afirmar 
que no es raro del todo; pero aún en ese caso, ¿no es de ponerse á pensar en la regla 
que tiene semejante excepción? 

 
Los platos que se sirven en la comida son: en primer término, una sopa de pan, 
dorada, con huevos por cima y que hacen caldo del cocido; en segundo lugar, los 
garbanzos del cocido, con patatas ó quizá alguna verdura, siendo raro esto último; 
carne, jamón, relleno, esto del cocido, del que puede ser también la gallina que 
figura en este plato; otro con una gallina entera; y como postre, arroz con leche, al 
que espolvorean mucha canela molida, y hojuelas. Los platos se ponen distribuidos 
en la mesa y cada uno coge lo que quiere y las veces que le place, y si no alcanza ó 
le gusta más un muslo que una pechuga, verbigracia, que es lo que tiene más cerca, 
pide á cualquiera que se alargue, y punto concluído.  
 
Es tradicional que la sopa ha de servirse en soperas de cobre, y como no hay 
posibilidad de que nadie tenga las treinta ó cuarenta soperas que son precisas, se 
acorre á buscarlas prestadas en los días anteriores á la boda, menester al que se 
destinan unas cuantas muchachas que van con grandes espuertas recorriendo las 
calles del pueblo y preguntando á voces á la puerta de las casas: "¿Hay soperas?" 
Todo el que las tiene las deposita en la espuerta de muy buen grado y sin más 
investigación. 

 
Cuando termina la comida, las mozas se van á sus casas respectivas á cambiar de 
traje y ponerse otro con que ir al paseo de la boda. Es al mediar la tarde cuando las 
mozas vuelven, y todos, incluso los novios, van de paseo á la ermita de la Virgen 
de la Peña, situada en las afueras del pueblo. Todas las mujeres van con la cabeza 
descubierta, llevando el pañuelo de cabeza echado sobre el cuello, menos la 
madrina de boda y la novia que van de mantilla. Cuando llegan á la ermita entran y 
rezan una Salve, después salen á la glorieta ó explanada, y allí forman un baile que 
dura hasta el anochecer. 

 
En este punto vuélvense todos á la boda, á casa del novio, pasando antes por casa 
de la novia para que ésta se despida de su madre (abrazos, besos, lágrimas); porque 
es de advertir que la madre de la novia no va á la boda, queda en su casa, donde ha 
estado sola todo el día y entregada á sus faenas habituales, "como si se casara el 
perro de San Roque", dice gráficamente mi amable comunicante D. Andrés 
Montero. 

 
Como todos llegan á la boda, fórmase otro baile que dura hasta la hora de la cena, 
que es de nueve á diez. 

 
En la cena se sirve: en primer término, ensalada: lechuga, ó escarola picada muy 
menuda en una gran cantidad de agua salada y acidulada con vinagre; en segundo 
término, guisado de gallina; en tercero, gazpachuelo, que no es sino gazpacho, al 
que ponen huevos y pechugas de gallina; aceitunas, melón ó alguna otra fruta, si la 
hay. 

 
Terminada la cena y llegada la hora, si los nuevos cónyuges han de dormir en casa 
de la novia, son á ella acompañados por sus padres (menos la madre de la novia, 
que ya hemos dicho no aparece por nada ni para nada en la boda, estando todo el 



[197] 
 

día en su casa y dedicada á sus faenas habituales) y todos los concurrentes, 
despidiéndose estos últimos á la puerta y entrando solo los novios, sus padres y sus 
padrinos de boda. Si han de quedar los recién casados en casa del novio, los 
invitados se despiden y quedan los últimamente nombrados más arriba. 

 
Los novios y sus padres rezarán el Rosario, y después la novia abraza á sus padres 
y hermanos y se retira para acostarse, efectuando esto antes que el novio, el cual 
entrará en la habitación ya que la novia esté acostada y tapadita. 

 
En tanto que los novios rezan el Rosario, se organiza en la calle, por los mozos, lo 
que dicen la música, en la cual se lanzan coplas alusivas á los recién casados, en 
medio de un formidable rasguear de guitarras. Los mozos de la música se sitúan 
frente á casa de los novios, y el padrino de la boda sale de vez en cuando, para 
obsequiar con copas de aguardiente á los cantores y sus acompañantes. 

 
Hay coplas de diversa índole. Copiamos alguna conservándole su ortografía 
original. Esta es de las que puede clasificarse en el género de buenos consejos: 

 
No por que te haigas casao 
y porque tengas mujer, 
los padres que ten han críao 
los vayas aborrecer. 

 
Generalmente las coplas, que siempre se cantan á tono de fandango, comienzan 
con la relación exacta del acto del matrimonio y velación: 

 
Cuando entrastis por la puerta 
de aquella iglesia divina, 
tomastis agua bendita, 
os incastis de rodillas 
os incastis de rodillas 
con muchísima alegría, 
esperando al sacerdote 
venir de la sacristía. 
 
Cuando el anillo le distes, 
al ponérselo en el dedo, 
tú le dijistes: "esposa", 
los corazones se unieron 
pa toda una vida hermosa. 

 
Luego vienen otras, referentes á los padres de los novios, al respeto que estos deben 
seguirles guardando, etc.: 
 

En un cuarto mu pequeño 
fué tu padre y te llamó, 
tú le besastes la mano, 
él te dió su bendición. 
 
Si algún día tú tuvieras 



[198] 
 

un pedaciyo de pan, 
y á tu padre le faltase 
le darías la mitad. 
 
Compañero, nunca olvides 
á la que el pecho te dio, 
la que enjugó tus pañales, 
la que el sustento te dió. 
Esa es tu querida madre. 

 
Otras aconsejan guardar la devoción que el pueblo tiene á la Virgen de la Peña: 
 

A la Virgen de la Peña 
tenla siempre muy presente, 
pa que sea vuestra abogada 
y os depare güena suerte. 

 
Cantan las gracias de la novia y felicitan al novio por la elección de compañera: 
 

Compañero, has de mirarte 
en ese espejo de perlas 
que te la dieron sus padres 
pa toda una vida eterna. 

 
Se ve en la anterior copla, que el poeta era lleno de sentimiento, pues cree en la 
eternidad del momento amoroso y en el modo de etemizar la vida por el amor. 
 
Otra á la novia: 
 

El títuto de doncella 
esta noche lo has perdido, 
y mañana te dirán… 
esposa de tu marido. 

 
Y, finalmente, una copla por cada uno de los Sacramentos de la Iglesia.  
 
Anotemos alguna:  
 

El tercero es penitencia; 
de penitencia tenís 
os amís el uno al otro 
como lo manda la ley. 
 
El quinto es extremaunción; 
en extremo la has querido, 
ya la tienes á tu lado 
con tos tus gustos cumplidos. 

 
Y la música dura largo tiempo, acabando al llegar el cansancio a los músicos y 
cantores.  



[199] 
 

 
A otro día y a punta de alba, el padrino irá a ver cómo han pasado la noche los 
novios. Después los parientes acompañarán a misa a los recién casados y comen 
con ellos este dia de tornaboda, haciendo de saludo la misma pregunta del padrino: 
si pasaron bien la noche. Por la tarde se va de paseo (la familia nada más) á una 
finca del novio, si la tiene, ó si no, de sus padres, ó á la de algún otro individuo de 
la familia, y así termina lo concerniente á las bodas.  

 
Este complejo ceremonial de las bodas noriegas fue simplificándose 

paulatinamente y despojándose poco a poco de sus elementos rituales más genuinos, pero 
todavía en los años treinta una crónica periodística nos da cuenta de que el antiguo 
esplendor de las bodas aún se mantenía: 

 
“Han contraído matrimonio canónico-civil en esta villa la bella señorita 

Ana Casilda García Madrid y el distinguido joven y culto funcionario de este 
Ayuntamiento don Juan García y García (…). La novia vestía un lujoso traje de 
raso negro y obstentaba valiosísimas joyas que realzaban su belleza. Varios 
centenares de invitados acompañaban a los contrayentes. Terminada la ceremonia y 
tras un breve y elocuente discurso del padrino, los numerosísimos invitados fueron 
espléndidamente obsequiados en casa del novio (…). Tres días de fiesta, suculentos 
banquetes, reparto copioso de comida a los pobres, animados bailes y todo lo más 
exquisito y sazonado del buen gusto”321. 

 
 

                         
321 Diario de Córdoba, 9 de abril de 1932, pág. 2. 



[200] 
 

 
 

Andrés Montero Peralbo y Luisa Escribano vestidos para la boda (1901) 
 
 
 
 



[201] 
 

 
 

Isabel Sánchez y José Fernández el día de su boda, hacia 1928. El traje de novia negro, habitual hasta 
entonces, empezó a combinarse con el velo blanco. Según algunos testimonios orales, fue la primera novia 

que lo utilizó en Añora. 



[202] 
 

 
 

Casilda Montero Escribano, vestida de novia según la costumbre de la época. Hacia 1930. 
 
 



[203] 
 

3. LA ENCINA DE LOS QUINTOS 
 
 

Las fiestas de quintos se incluyen habitualmente dentro de las llamadas fiestas 
generacionales o, según otras denominaciones, fiestas familiares o privadas, por estimarse 
que no afectan a toda la comunidad sino a un grupo social de la misma, e incluso a veces 
solo a parte de él. Sin embargo, contraviniendo esta opinión, podemos afirmar que las 
fiestas de quintos de Los Pedroches constituyen celebraciones comunitarias de la máxima 
importancia porque, lejos de reservarse a grupos limitados, se abren a toda la población y 
se erigen como uno de los ritos regenerativos e integradores más importantes de todo el 
ciclo festivo y en ellos interviene, participando activamente en el ritual o compartiendo 
pasivamente sus elementos simbólicos, toda la población. 
 

Se trata de fiestas de gran interés ritual y simbólico, como veremos, extrañas 
porque no están vinculadas a ningún componente religioso, como suele ser común en todas 
las demás, razón quizás por la cual suelen ignorarse en los catálogos habituales de fiestas 
populares de los pueblos. Debido a la eliminación del Servicio Militar obligatorio, las 
fiestas de quintos han desaparecido ya totalmente, aunque, sustancialmente transformadas 
y respondiendo a otras motivaciones sociales, han sobrevivido parcialmente en algunos 
pueblos. En Añora desapareció esta fiesta a finales de los años ochenta del siglo XX, 
cuando se eliminaron las operaciones colectivas de talla y reconocimiento médico en el 
Ayuntamiento.  
 

La fiesta de los quintos se celebraba en Añora el sábado y domingo segundo de 
marzo, fecha esta última en la que el Ayuntamiento de la localidad realizaba las 
operaciones de talla y reconocimiento médico de los mozos que habrían de realizar la mili 
(el servicio militar obligatorio) al año siguiente, a lo que se llamaba medir a los quintos. 
Todo comenzaba unos meses antes, cuando los jóvenes que formaban la quinta de ese año 
se reunían con el propósito de acudir a las dehesas locales (Vera o Jarales) para arrancar la 
encina que luego será el centro de la celebración en marzo. Se procura que sea cuanto más 
grande y robusta mejor, sabiendo que aun así tendrá que sufrir las burlas de los más 
veteranos, que la considerarán siempre ínfima en comparación con la suya, fomentándose 
de este modo con las quintas anteriores y las que vendrían una rivalidad basada en el 
tamaño y consistencia del árbol, que actuaba como referente simbólico de cada quinta y 
como elemento ritual de confrontación generacional. Una vez arrancada, se dejaba 
tumbada en el suelo para que su madera se reseque durante los meses de espera. 
 

El sábado anterior al domingo en que miden a los quintos, estos se reúnen de nuevo 
y se dirigen a la dehesa para trasladar la encina al pueblo. Con esfuerzo y habilidad la 
colocan en un tractor y, ya en la población, recorren con ella todas las calles del pueblo, 
exhibiendo el árbol en toda su grandeza e invitando al vecindario a admirarlo, como 
testimonio de su fuerza y valentía, e incitan a todos a compartir su fiesta. La ocasión era 
motivo para cantar todas las coplillas tradicionales conocidas y otras que se van inventando 
espontáneamente sobre una base musical popular. Abunda la temática picaresca y grosera, 
especialmente en lo amoroso. Las jóvenes se cuidan muy bien de no cruzarse en su camino 
durante el día y todos los noriegos reconocían en estos comportamientos los estereotipos 
que se habían ido prefijando a lo largo de los años.  
 

Terminado el recorrido, colocan la encina en una plaza o lugar despejado del 
pueblo (antiguamente en la Plaza de la Iglesia, luego en la Plaza de las Velardas, 



[204] 
 

finalmente en las proximidades del Campo de Fútbol), donde aguardará a la noche 
dispuesta en posición vertical. Mientras tanto los quintos, que ese día no aparecen por casa, 
recorren una y otra vez los bares del pueblo. A mediodía, todos se reúnen a comer en un 
banquete que actúa también como elemento de cohesión y que constituye un medio de 
refuerzo muy importante de la interrelación (amistad, convivencia, unidad) entre los 
miembros del grupo. Al anochecer, se procede a la quema de la encina. Alrededor se reúne 
mucha gente, niños y mayores, que celebran con júbilo el fuego de la encina de los 
quintos. 
 

 
 

La quinta de 1982 con la encina en el tractor. 
 
 

Al día siguiente, cuando ya los quintos han pasado con sus trajes nuevos por el 
Ayuntamiento para ser medidos, cogen la pandereta los del año siguiente: con una gran 
pandereta fabricada por ellos mismos recorren las calles del pueblo cantando canciones 
alusivas y poniendo de manifiesto el relevo generacional que se ha producido. Son los 
nuevos quintos. La continuidad está garantizada. 
 

La ceremonia, similar a otras que con el mismo motivo se celebraban en los 
pueblos de la comarca y en muchos otros de toda España, es riquísima en simbología. En 
primer lugar, hay que considerar sin duda el rito como una prueba iniciática masculina que 
simbolizaba el tránsito de niños a adultos en un acto que sintetiza asimismo la capacidad 
regenerativa de una comunidad. Como afirma H.M. Velasco refiriéndose a una celebración 
similar "el grupo de individuos que alcanza la edad de veinte años, es decir, el tiempo de ir 
a la milicia, toma cuerpo y se consolida como grupo, reduciendo en los individuos la 
dependencia familiar y fomentando la afiliación y adhesión a un grupo masculino y de 
edad en el amplio marco de la comunidad como conjunto"322. La rivalidad entre las 

                         
322 Honorio M. Velasco Maillo, "Fiestas de mayo en la Tierra de Alcalá", en Tiempo de fiesta (ed. H.M. 



[205] 
 

quintas, representada por las críticas al tamaño de la encina, propicia la identificación de 
cada miembro con la suya y fomenta la conciencia de grupo. Esta identificación del varón 
con su quinta fue más estrecha antiguamente, de modo que era frecuente escuchar a las 
personas mayores referirse a su edad aludiendo a la quinta a la que pertenecieron 
("Fulanito es de la quinta del 54"). 

 
La comunidad fomentaba estas prácticas porque con ellas se sentía renovada, a 

través de un grupo social, los quintos, que ponían a prueba su fuerza, habilidad y capacidad 
de conjugar esfuerzos individuales. Este sentido social del rito se manifiesta de algún 
modo en el aprovechamiento que los quintos hacían de espacios comunales, como las 
dehesas o las plazas, así como por la tolerancia que el pueblo muestra esos días hacia unos 
comportamientos de los mozos que en otro momento serían tachados de groseros y 
escandalosos, si no delictivos. Pero ahora estas conductas representan para la comunidad, 
más allá del significado estricto de los quintos, una muestra de su capacidad de pervivencia 
y de su renovada energía humana. 
 

Por otro lado, y debido fundamentalmente a la propia naturaleza de las 
motivaciones que fuerzan estas celebraciones, generadoras de hipotéticas situaciones de 
riesgo y de un seguro  rompimiento brusco de la unidad familiar (para muchos mozos la 
mili era antiguamente la única ocasión de salir del pueblo y una puerta abierta a 
experiencias quizás imposibles de vivir de otro modo), todo lo relacionado con la milicia 
conlleva un estrechamiento de los lazos familiares y presenta inevitablemente asociadas 
una serie de prácticas supersticiosas cumplimentadas por los padres del joven soldado, 
deseosos de un buen destino y un buen regreso para su hijo. En este contexto se incluye la 
donación de carros de leña para la subasta de las Ánimas en Añora, de la que ya hemos 
hablado. Una vez producido este sorteo, que solía celebrarse una mañana de domingo en la 
plaza del pueblo, con nerviosas reuniones familiares y aire de fiesta contenido, no cabía 
más que asumir, de buen o mal grado, su veredicto, aceptando una vez más como 
inevitable la inmensa presencia del azar en nuestras vidas. 

 
La celebración de los quintos interesa también por su significado como vestigio del 

culto a la encina en Los Pedroches. Tres elementos de su ritual guardan evidentes 
paralelismos con la multitud de fiestas y tradiciones de toda Europa que tienen al árbol 
como centro de la celebración, fiestas todas ellas que tienen su razón de ser en las 
cualidades benéficas que comúnmente se achacan a los espíritus arbóreos (especialmente 
se considera que los árboles o espíritus arbóreos otorgan la lluvia y el buen tiempo y hacen 
prosperar las cosechas y que se multipliquen los rebaños)323. Estos tres elementos son la 
traída de la encina desde las dehesas a la localidad, su procesión ritual por las calles del 
pueblo y la quema final de la misma. 
 

En primer lugar nuestra fiesta de los quintos se inscribía en la costumbre muy 
frecuente entre los campesinos europeos de, bien en primavera o a principios de verano, 
salir a los bosques, cortar un árbol y traerlo a la aldea e hincarlo erguido en el suelo para 
celebrar una fiesta a su alrededor. La celebración posterior varía de unos lugares a otros, 
pero en todos los casos la intención de esta costumbre es, según Frazer324, "atraer a la aldea 
y a cada casa en particular las bendiciones que el espíritu del árbol puede otorgar". Entre 
estas costumbres destaca la del "árbol mayo", a la que ya nos hemos referido. En muchos 
                                                                        
Velasco), Editorial Tres, catorce, diecisiete, Madrid, 1982, págs. 169-201, pág. 200. 
323 Frazer, Ob. cit., págs. 151 ss. 
324 Ibídem., pág. 154. 



[206] 
 

lugares, además, es habitual que, como en nuestro caso, la operación de salir al bosque y 
cortar el árbol quede en manos de un grupo social o de edad determinado, especialmente 
los jóvenes, pues no en vano el significado amoroso es otro de los más definidos en este 
rito. 
 

Importante elemento de la ceremonia de los quintos es también la exhibición que 
de la encina se realiza por todo el pueblo, exhibición con visos de procesión ritual a través 
de la cual el árbol es llevado de puerta en puerta para que todos los vecinos reciban su 
participación en el beneficio que el espíritu arbóreo pudiera proporcionar325. El recorrido 
procesional de la encina, por lo demás, nos remite a celebraciones precristianas donde la 
invectiva y el ataque personal eran componentes consustanciales, como las alborotadas 
procesiones de las Dionisiacas rurales o de la fiesta primaveral ática de las Antesterias. En 
el recorrido de los quintos por las calles del pueblo se cantaban incesantemente coplillas de 
carácter obsceno y provocador, se insultaba a los transeúntes (especialmente a las mujeres 
casadas) y se ponía de relieve de forma cruda la magnificencia corporal de los 
componentes de la quinta. La ingestión continua de alcohol provoca una desinhibición (por 
no decir ya furor báquico) que permite a los quintos llegar mucho más lejos de lo 
acostumbrado. La embriaguez en este momento, como en tantas otras ocasiones, es 
comúnmente aceptada como un signo de hombría, alabada y alentada por los padres y 
convertida por todo ello en eximente de comportamientos violentos y en motivo de orgullo 
general, como propaga este estribillo de los quintos noriegos: 
 

Salid, alcahuetas, 
salid a escuchar 
y veréis los quintos 
qué borrachos van. 

  
Esta ruptura del orden social y esta liberalización de los instintos que significa la 

fiesta de las quintos la ponen en estrecha conexión con el carnaval, fiesta que, por lo 
demás, también actúa a veces como intensificadora de la conciencia de clase y de la 
cohesión interna de un grupo en determinadas relaciones sociales. Los hechos que se 
suceden durante el recorrido procesional de la encina por el pueblo en Añora contienen los 
dos elementos que, según Julio Caro Baroja, caracterizan al carnaval desde un punto de 
vista social: una violencia establecida y un desenfreno de hechos y palabras que se ajusta a 
formas específicas326.  
 

La quema final de la encina por parte de los quintos, como expresión simbólica de 
regeneración social, no es sino una más de las muchas costumbres existentes en toda 
Europa de encender hogueras en ciertos días del año y celebrar fiesta a su alrededor, 
bailando y saltando sobre ellas. 
 
 
 
 
 
 
 
 
                         
325 Ibídem. 
326 Julio Caro Baroja, El Carnaval, Taurus, Madrid, 1965, pág. 67. 



[207] 
 

4. LA MATANZA 
 
 

La matanza es una fiesta de ámbito familiar que, sin embargo, en su expresión más 
amplia se convierte en una fiesta de integración social de mayor alcance. Y nos referimos a 
la matanza como una fiesta porque, independientemente de los componentes económicos y 
gastronómicos que en ella predominan, su ejecución constituía antiguamente un rito 
ancestral de reafirmación de los lazos familiares, de amigos y de vecinos, en un ambiente 
de exteriorización festiva amarrada al calendario con enunciados de alcance 
consuetudinario. 

 
Esta fiesta profana, con componentes simbólicos de hondo sabor antropológico (el 

sacrificio ritual, la sangre, el fuego), era un día grande para la familia, que estaba marcado 
en el calendario de invierno como una cita principal para la celebración privada con ribetes 
públicos, dada la reavivación de los lazos vecinales que conllevaba y en la que las 
muestras de solidaridad inherentes marcaban una importante seña de cohesión social. 
Pocos días antes de la fecha señalada, la mujer de la casa se encargaba de invitar a los 
vecinos más allegados, que acudirían a la matanza para ayudar en las tareas que fueran 
necesarias con la seguridad de que luego serían recompensados con idéntico servicio 
cuando fueran ellos los matanceros: una suerte de intercambio recíproco de tareas que 
posibilitaba la realización de un trabajo ímprobo en tan solo una jornada.             

 
El ritual de la matanza comienza con la preparación de los “matalotajes”, es decir, 

todos los ingredientes que serán necesarios para la elaboración de los embutidos, y ya 
desde entonces se seguía un ritual que había que cumplir sin alteración. Una tarea principal 
que marcaba el inicio de las labores preparatorias era la de “cocer la calabaza”, en la que 
todos reconocían el cumplimiento del mandato tradicional: pelada y troceada se cocía en 
grandes calderas de cobre (con frecuencia pedidas prestadas a los vecinos) y después se 
dejaba escurrir unos días. También se cocían patatas y cebollas y se picaban ajos. En 
cuanto a las especias (pimiento molido, matalahúva, cominos, pimienta, orégano, cilantro, 
perejil, azafrán, etc.), por lo general se acudía a Pozoblanco a comprarlas, junto con las 
tripas secas para “embuar” las morcillas y chorizos. Todo esto provocaba un movimiento 
que ponía en marcha complicidades y desvelaba débitos adquiridos que requerían ahora su 
cumplimiento. 

 
El día de la matanza la jornada comenzaba bien temprano, mucho antes de que 

amaneciera. Desde primera hora iban llegando la familia y los “invitados” (que lo eran a 
trabajar) y todos eran recibidos con una copa de aguardiente “del fuerte” servido en la 
típica copita de vidrio grueso, generalmente la misma para todos, que pasaba de mano en 
mano y alcanzaba incluso al visitante ocasional que llegaba para otros asuntos. Hasta los 
niños madrugaban ese día y tenían licencia para faltar a la escuela, beber anís y andar todo 
el día enredando entre las matanceras327. Mientras acudían los que faltaban, se esperaba 
alrededor de la lumbre, donde ya colgaba una caldera de las llares con agua humeante, y se 
tomaba un café del puchero, acompañado quizás de una perruna o rosquillo. 
 
 
 
                         
327 La matanza era una gran fiesta para los niños, como Pedro Tébar se ocupó de reflejar con páginas 
inolvidables en el relato “El anillejo” de su libro de relatos Música en la almohada, Huerga&Fierro, 
Madrid, 1999, págs. 121-131. 



[208] 
 

  
Matanza (1967) 

 

 
 

Adobando los embutidos en una matanza tradicional 
 

 



[209] 
 

En cuanto los matarifes estaban preparados, se traía al cerdo de la zahúrda y se 
colocaba sobre la banqueta de sacrificios, sujetado por las patas mientras el cuchillo hacía 
su trabajo en la garganta. Una mujer agachada movía frenéticamente, para evitar que se 
cuajara, la sangre humeante que caía a borbotones en el lebrillo o en un cubo grande de 
zinc al ritmo violento de la cruda agonía del animal. Los chillidos infernales del cerdo, 
audibles por todo el pueblo, componían la banda sonora de casi todas las mañanas de 
invierno en la localidad.  

 
Luego continuaban las labores aprendidas, que se desarrollaban con una fidelidad 

inquebrantable. Se pelaba el animal con la ayuda de retamas y giñestas encendidas y 
grandes navajas, hasta dejarlo limpio, exhibiendo una piel blanquísima, sin una cerda. 
Luego continuaba la fase anatómica: el matancero, con la pericia del descuartizador, iba 
despiezando el cuerpo y explicando a los niños presentes qué era cada parte y para qué 
servía: el corazón, los pulmones, el hígado, el menudo, los lomos, el mogote, los tocinos, 
jamones y paletas, la cabeza y, en fin, la vejiga para jugar con ella, convertida en balón o 
parche para la zambomba. Enseguida había que picar la carne y los gordos que se fueran a 
utilizar para los embutidos y escamar las partes destinadas a una conservación más larga. 
Luego se condimentaba el molondrosco y se amasaba en las artesas, tarea reservada a 
mujeres con una sabiduría heredada de madres y abuelas, para dejarlo después reposar 
durante unas horas. Ya por la tarde era el momento de embudar, tarea en la que las mujeres 
eran también las maestras.  El trabajo finalizaba cuando se colgaban los palos de chorizos 
y morcillas en la campana de la chimenea, para que el humo de los fuegos de invierno 
curara unos embutidos que serían parte importante del sustento familiar durante todo el 
año. 
 

 
 

La matanza era una fiesta familiar. 



[210] 
 

La matanza era una fiesta y todas estas esforzadas labores estaban salpicadas por 
momentos de gran intensidad lúdica y ritual con la comida siempre presente. Antes de 
terminar el despiece del animal, antes incluso de que el veterinario hubiera certificado el 
óptimo estado sanitario de las carnes, se asaban en las brasas unas “magras”, carne tomada 
de algunas partes que hace décadas se consideraban menos nobles y que hoy sin embargo 
han adquirido gran fama gastronómica: secreto, presa… Se troceaba y se repartía entre 
todos los presentes, que apreciaban su sabor y, con él, la pervivencia de la tradición. Si 
había vino de pitarra, era el momento de acompañar; si no, el de Montilla o Villaviciosa 
hacía los honores con la bota de mano en mano. Cuando la masa de los chorizos estaba 
preparada, con la excusa de probar lo acertado de los aliños, se freía una muestra en una 
sartén, de la que se hacía partícipe también a todos los presentes. La comida a mediodía era 
abundante (las migas de pan con caldo del cocido, los garbanzos, los últimos melones de la 
temporada) y bulliciosa, aunque generalmente a deshora. Las bromas, en fin, se repetían 
inamovibles año tras año: la que con las manos llenas de sangre del animal acaricia la cara 
de alguien, la que manchaba la oreja de otro con la masa del chorizo, los chistes y las 
picardías con doble sentido a cuenta del grosor o largueza de las morcillas… 

 
Por la noche, cuando ya todas las tareas habían finalizado, los invitados regresaban 

vestidos de limpio para rematar la fiesta con el baile. Con acompañamiento de la guitarra y 
los instrumentos populares de botella y sartén se entonan las jotas y pasodobles, se 
ejecutan los corros y se practican los bailes populares de intercambio. Era, una vez más, el 
momento de renovar el repertorio infinito, inagotable, de la tradición oral, una ceremonia 
de legado generoso de conocimientos ancestrales que los mayores ofrecían a los más 
pequeños, que lo aprendían todo y lo asumían como propio y necesario, inconscientes 
todavía de recibir una alta responsabilidad de transmisión, pero orgullosos de comenzar a 
poseer los secretos que hacían admirables a sus mayores328. 

 
La facilidad de acceso actual a cualquier tipo de alimentos durante todo el año, las 

nuevas imposiciones sanitarias y los cambiantes usos de la economía doméstica han 
terminado con esta práctica ancestral tan ligada a la tierra de Los Pedroches y su cultura y 
con ella han desaparecido también un caudal grandioso de conocimientos gastronómicos 
antes transmitidos de generación en generación y hoy perdidos para siempre.  
 
 
5. EL PANECITO DE TODOS LOS SANTOS 
 
 

La celebración del Día de Todos los Santos y de los Difuntos, en la que se recuerda 
a los seres queridos que han fallecido, ha constituido tradicionalmente en España una fiesta 
fundamentalmente religiosa. Una celebración en la que predominan los componentes 
rituales y litúrgicos, con algunas incursiones de carácter popular, pero volcada 
principalmente en el homenaje lúgubre que en la cultura judeocristiana conlleva el 
recuerdo de los que ya se han ido. 
 

Durante estos días, es habitual que los familiares de los difuntos acudan a los  
cementerios para limpiar las sepulturas y adornarlas con flores, confiriendo al lugar un 
bullicio y animación de la que carece durante el resto del año. Menos frecuente es que en 
                         
328 Sobre la matanza en Los Pedroches, véase Manuel Moreno Valero, La vida tradicional en Los 
Pedroches, Tipografía Católica, Córdoba, 2001, págs. 231 ss. y Esteban Márquez Triguero, La matanza 
del cerdo en Torrecampo, Obra Cultural PRASA, Pozoblanco, [1995], págs. 41 ss. 



[211] 
 

el camposanto se celebren otras manifestaciones que evidencien un carácter más lúdico. 
Como la costumbre, ya desaparecida, que existía en Añora de comer allí el “panecito”. 

 
 

 
 

El panecito de Todos los Santos 
 
 

La existencia de una gastronomía propia de la fecha no sorprende: huesos de santo, 
buñuelos de viento, los panellets catalanes… Lo que resulta más sorprendente es que estos 
alimentos sean consumidos en el propio cementerio. Sabemos que en Galicia se hacían 
unas empanadas para comer en los cementerios durante el día de Todos los Santos o que 
en algunos lugares de Méjico  y Filipinas las familias acostumbran a llevar alimentos a los 
cementerios para comer sobre la tumba de los difuntos y compartir con ellos la comida y 
bebida que les gustaba. En este contexto merece la pena destacar la singularidad 
del panecito de Añora. 
 

Se trata de un pan en miniatura que antiguamente los niños noriegos se comían en 
el cementerio la mañana de Todos los Santos, sin cuestionamientos sanitarios porque "era 
la tradición" y frente a esa certeza no cabían objeciones. Hoy, más melindrosos, ha 
desaparecido la práctica, pero no el objeto: los panecitos siguen vendiéndose con gran 
éxito en la panaderías de Añora. 

 
Antiguamente en la noche de Todos los Santos se practicaba también la costumbre 

de reunirse por la noche las pandillas de amigos o familiares para comer las típicas gachas 
blancas. Con las sobrantes, la tradición mandaba salir por las calles y tapar con ellas las 
cerraduras de las puertas de las casas, causando a la mañana siguiente alboroto y disgusto 



[212] 
 

en sus propietarios, quienes, no obstante, aceptaban la transgresión como parte del ritual 
festivo. La antropología cultural nos dice que el objetivo de esta acción era impedir 
simbólicamente que los malos espíritus penetraran en las viviendas. La consideración de 
que una fecha dedicada al culto a los difuntos no era la más apropiada para esta 
celebración, causa de jolgorio y algarabía, motivó que en un determinado momento, a 
mediados del siglo XX, la costumbre se trasladara a la fiesta de San Martín, el 11 de 
noviembre, donde encontró un nuevo acomodo ritual. Sin embargo, en los últimos años, la 
elaboración de gachas también se ha abandonado, siendo sustituidas por serrín de 
carpintería o papelillos cortados en trozos minúsculos que se echan en los umbrales de las 
casas, en las ventanas, sobre los coches o a lo largo de toda la calle, sin que alcance ahora a 
entenderse el significado de esta práctica. 

 
 
6. LOS VILLANCICOS DE NAVIDAD 
 
 

La principal tradición festiva de la Navidad, una vez desaparecidos los rituales 
vinculados con las Ánimas Benditas (de los que ya hemos hablado), era la costumbre de 
salir la Nochebuena a cantar villancicos por las casas del pueblo. Los grupos de amigos se 
organizaban con panderetas, zambombas, platillos, almirez y botellas vidriadas (en las 
formaciones más elaboradas podían entrar incluso guitarras y violines) para entonar el 
repertorio popular de las canciones navideñas de tradición oral. Había un tiempo previo de 
ensayo, que servía para ir preparando el clima festivo de esas fechas, para refrescar en la 
memoria las letras y las músicas que solo se entonaban una vez al año.  Y, por fin, al 
atardecer de la Nochebuena, los grupos de niños, jóvenes y personas de todas las edades, 
vagaban por el pueblo deteniéndose en el postigo de las viviendas, desde el que se 
entonaba la fórmula introductoria que solicitaba la entrada: “¿Se canta o se reza?”. Si 
desde dentro se gritaba “¡Se canta!”, el grupo tenía licencia para acceder bulliciosamente y 
mostrar sus habilidades con los villancicos, que luego eran recompensados generosamente 
con el aguinaldo y con una ronda de perrunas, polvorones o mazapanes alegrada con una 
copita de anís o licores dulces. En cambio, si en la familia se había producido un 
fallecimiento durante ese año, se advertía “Estamos de luto” y entonces el grupo pasaba de 
largo o bien se detenía respetuosamente a rezar alguna oración junto a los presentes. 
 

El repertorio de villancicos populares de Añora es riquísimo y está necesitado de 
un estudio riguroso en profundidad, al que me temo que ya hemos llegado tarde329. Se 
trata, por lo general, de composiciones sencillas construidas sobre bases musicales 
elementales para facilitar su acompañamiento con los instrumentos típicos navideños. 
Como en todas las formas de la tradición oral, resulta imposible determinar la procedencia 
geográfica o el grado de originalidad local de los villancicos que se cantan (o, más bien, se 
                         
329 Luis Lepe Crespo (La música de Los Pedroches, Cajasur, Córdoba, 2008, tomo I, págs. 366 ss.) ha 
estudiado el origen de los villancicos en Los Pedroches y sus principales aspectos formales y musicales. 
Lepe se adhiere a la teoría de que el género no procede de una tradición campesina, sino que se difundió 
principalmente en los ambientes cortesanos y fue musicado por compositores famosos de la época. A 
partir del siglo XVIII estas formas musicales, que habían llegado a convertirse en cantatas religiosas, 
generalmente en latín, para solistas y coro, derivaron en representaciones teatrales con un carácter más 
popular, restos de las cuales serían el Auto Sacramental de los Reyes Magos de El Viso o los Coloquios 
de Alcaracejos y Pozoblanco, todos ellos inspirados en la obra de Gaspar Fernández y Ávila La infancia 
de Jesucristo (Málaga, 1784). En cuanto a Los Pedroches, Lepe sitúa su origen en los músicos de los 
conventos del siglo XVIII, que crearían letras y música para cantarlas en las celebraciones religiosas, de 
donde las aprendía el pueblo. 



[213] 
 

cantaban) en Añora, dada la dispersión de todos ellos y la multitud de variantes que se 
pueden encontrar en los lugares más distantes. Actualmente se ha abandonado el repertorio 
de villancicos tradicionales y, si acaso, con algo de suerte, en la Nochebuena apenas 
pueden escucharse los villancicos más estandarizados por los centros comerciales. 
 
 
7. LA VISITA DEL OBISPO 
 
 

Periódicamente, los obispos realizan visitas pastorales a las diferentes parroquias y 
comunidades de su diócesis a fin de mantener lazos de cohesión entre ellas y exhortarlas a 
mantener una vida de fe y práctica cristiana, al tiempo que se examinan las estructuras e 
instrumentos destinados al servicio pastoral. En la actualidad, la frecuencia de estas visitas 
ha aumentado considerablemente, debido a la mejora de las comunicaciones y a una mayor 
voluntad por parte de los prelados de estar presentes en acontecimientos ordinarios y 
extraordinarios de la vida religiosa local. Sin embargo, antiguamente estas visitas eran 
menos habituales y su realización constituía una gran celebración de carácter popular, 
especialmente en pequeños núcleos de población como Añora.  

 
La llegada del obispo suponía una convulsión en la habitualmente apacible vida de 

los pueblos: los vecinos se volcaban en el adorno de las calles por donde hubiera de 
desfilar la comitiva oficial y la participación en los actos litúrgicos convocados era masiva. 
La ocasión era también aprovechada por la jerarquía eclesiástica local para realizar una 
demostración simbólica de superioridad frente al poder civil, puesto que las autoridades 
municipales, que también participaban activamente en los actos de reconocimiento a la 
figura del mitrado, ocupaban generalmente en el protocolo festivo una posición 
subordinada con respecto a los clérigos. En este sentido, las visitas episcopales contienen 
los elementos de legitimación jerárquica y propaganda ideológica consustanciales a las 
fiestas de carácter institucional, mientras que la participación intensa del vecindario en los 
actos organizados las convierte en celebraciones populares no periódicas muy destacadas y 
que, con frecuencia, dejaban una huella muy duradera en la memoria colectiva de la 
localidad. 

 
La prensa cordobesa nos ha dejado noticia de dos visitas pastorales de sendos 

obispos realizadas en el primer tercio del siglo XX, a través de crónicas que relatan con 
todo detalle los actos extraordinarios que tuvieron lugar en Añora con tal motivo. 

 
La primera tuvo lugar en mayo de 1917. El día 22 por la tarde llegó, procedente de 

Dos Torres, el prelado Ramón Guillamet y Coma, que permanecería en Añora dos días 
más. Para recibirlo, se congregó en la parroquia “el clero, las cofradías, niños y niñas de las 
clases públicas con sus respectivos profesores, todo el Ayuntamiento presidido por el señor 
alcalde D. Mateo Ruiz García, el juzgado municipal presidido por D. Miguel Barrios y el 
comandante de la guardia civil D. Antonio Palomares, con fuerzas a sus órdenes, todos 
acompañados de la banda de música municipal”330. El vecindario, por su parte, había 
vestido el pueblo de fiesta: “las calles del itinerario engalanadas con colgaduras y tres 
preciosos arcos cubiertos de flores y follaje”. Al descender de su coche el obispo, 
“atronaron el espacio numerosos cohetes, entusiastas vivas y los alegres acordes de la 
banda de música (…). En la puerta principal de la parroquia fue recibido por el señor cura 

                         
330 El defensor de Córdoba, 1 de junio de 1917, pág. 1. 



[214] 
 

párroco D. Francisco Salamanca Bujalance, revestido de capa pluvial, entrando bajo palio, 
entonándose los cánticos del ritual”. Todo el protocolo de las grandes ocasiones. 
 

 
 

El obispo Adolfo Pérez Muñoz durante su visita a Añora en 1925, a las puertas de la ermita de la Virgen de 
la Peña. A la izquierda, el delegado gubernativo del partido judicial de Pozoblanco, el capitán de Artillería 

José de la Matta y Ortigosa. 
 

En los días siguientes tuvieron lugar sendas misas con comuniones masivas y 
durante ellas recibieron el sacramento de la Confirmación, según la apasionada crónica del 
diario católico El defensor de Córdoba, “novecientos trece niños mayores de cinco años”. 
El obispo fue recibido en el Ayuntamiento, donde, tras un discurso del abogado Andrés 
Montero, se sirvió a los presentes “dulces, licores y habanos”. También se entrevistó con 
hermandades y asociaciones de la religiosidad local: Hijas de María, Catequistas, Virgen 
de los Dolores, Apostolado de Oración, Sagrado Corazón de Jesús, San José, Santa Lucía, 
Asociación de la Buena Prensa y Adoración Nocturna. 

 
La despedida se organizó en forma de procesión multitudinaria: además de los 

fieles que llenaban la iglesia, “allí estaban los niños y niñas de las escuelas con sus 
banderitas, las cofradías con sus estandartes, todo el Ayuntamiento con la banda de música 



[215] 
 

municipal y el Juzgado”. Tras los oficios religiosos, “se organiza la procesión por la plaza, 
calle Empedrada y Córdoba, al llano de San Martín, donde bendice a todos, dándosele 
numerosos vivas”. El párroco, el alcalde y el juez acompañaron al obispo hasta 
Alcaracejos, donde continuaría su visita pastoral. 
 
 La segunda visita de la que nos da cuenta la prensa de la época tuvo lugar en 1925  

y tiene el privilegio de contar con una singular fotografía que inmortaliza el momento en la 
misma puerta de la ermita de la Virgen de la Peña. El día 5 de marzo, acompañado del 
delegado gubernativo del partido judicial de Pozoblanco José de la Matta y Ortigosa,  llegó 
procedente de Pozoblanco el obispo Adolfo Pérez Muñoz, que ocupó la sede episcopal de 
Córdoba entre 1920 y 1945. Los actos se desarrollaron de forma similar a la visita de 1917, 
aunque en esta ocasión solo estuvo en la localidad una jornada: adorno de las calles de la 
localidad, actos litúrgicos masivos y entrevistas con las fuerzas vivas del pueblo, tanto 
religiosas como civiles, formaron el programa de actividades para agasajar al obispo en 
Añora331. 
 
 
8. NOTICIA DE FIESTAS CÍVICAS 
 
 

Llamamos genéricamente cívicas a las fiestas que no tienen ninguna motivación 
religiosa, sino que ritualizan aspectos de la vida social de la colectividad. Habría que 
distinguir, a su vez, entre las celebraciones puramente populares, organizadas y 
protagonizadas por el pueblo, sin intervención institucional, y las fiestas oficiales, 
controladas en mayor o menor grado por las autoridades civiles. La mayoría de las fiestas 
del primer grupo, cuya ejecución suponía una ruptura del orden existente,  apenas ha 
dejado huella en la documentación escrita (algún investigador asegura que las únicas 
reseñas que ha encontrado sobre dichas fiestas son las que se refieren a su prohibición), al 
promoverse en la mayoría de los casos de modo espontáneo, sin los rigores administrativos 
de lo reglamentado. Desde antiguo, como hemos visto, las instancias de poder han 
mostrado su voluntad por dirigir y regular también las manifestaciones festivas populares 
que escapaban a su control, por lo que la mayoría de ellas acabaron con el tiempo 
convirtiéndose igualmente en fiestas institucionalizadas, instrumentalizadas la mayoría de 
las veces como herramientas de propaganda, promoción personal o familiar y dominio 
político.  

 
Entre estas fiestas populares destaca, lógicamente, el carnaval, pero también se 

hallan las relacionadas con los rituales agrarios propiciatorios y las vinculadas a la 
estacionalidad y a las tareas del campo, la mayoría de ellas con una clara raíz pagana en su 
origen (entre ellas, la propia fiesta de la Cruz). Muchos de estos festejos, la mayoría de los 
cuales incluían disfraces y bailes burlescos, desaparecieron en época tardomedieval o en 
los albores de la Edad Moderna, víctimas muchas veces de las prohibiciones oficiales332. 
Otras fiestas no religiosas a las que ya nos hemos referido (como la encina de los quintos o 
las bodas) constituyen en realidad celebraciones de carácter grupal o familiar, aunque a 

                         
331 El defensor de Córdoba, 11 de marzo de 1925. 
332 Dos de las fiestas paganas más difundidas en la Edad Media, pertenecientes ambas al ciclo de 
Navidad, eran las de “el rey pájaro” (cuadrillas de individuos de bajo nivel social, disfrazados y guiados 
por un jefe, hacían blanco de sus bromas a los vecinos que ocupaban habitualmente un posición social 
más relevante) y la fiesta del “obispillo”, una sátira de la jerarquía eclesiástica protagonizada por niños y 
jóvenes. 



[216] 
 

veces su realización, especialmente en localidades pequeñas como Añora, alcance al 
conjunto de la población. 

 
Por su parte, las fiestas conducidas institucionalmente tienen su origen, sobre todo, 

en la conmemoración de acontecimientos de legitimación dinástica (nacimientos y 
bautizos reales, bodas de reyes o príncipes, coronaciones y proclamaciones) o de 
propaganda político-militar (victorias, firma de paces, entradas reales, etc.). Hasta la etapa 
contemporánea no tenemos noticia de alguna de ellas celebrada en Añora, aunque sabemos 
que debieron celebrarse desde muy antiguo. Por ejemplo, nos consta que en 1425 el 
concejo de Hinojosa del Duque organizó unos festejos “por alegría del nasçimiento del 
primogénito fijo de nuestro señor el Rey”, que incluyeron la lidia de un toro333. Desde la 
corte se despachaban órdenes a todas las ciudades y villas del reino para que se festejaran 
tales felices eventos, y así debió ocurrir también en Añora. Igualmente obligaba a  gran 
solemnidad la llegada del monarca a una ciudad o villa, organizándose con tal motivo 
grandes espectáculos para diversión y regocijo de los vecinos. Según Casas-Deza334, que 
recoge la noticia probablemente de Fray Andrés de Guadalupe335, el rey Fernando el 
Católico estuvo varias veces en Pedroche, aunque no da cuenta de las fechas ni del modo 
en que se festejara tan excepcional acontecimiento. Todas estas fiestas tenían dos partes 
muy diferenciadas: la propiamente institucional, que podía consistir en un desfile por las 
calles de la población o una ceremonia religiosa, y un festejo popular, que solía incluir 
toros y juegos de cañas, para que el pueblo compartiera en masa la celebración. Al ser 
costeados por el concejo los gastos de estas actividades, su mayor o menor lucimiento 
dependía del estado de la hacienda municipal más que de la importancia del hecho 
conmemorado336. 

 
Para Añora, por un caprichoso azar o por un mayor celo del escribano, hemos 

encontrado noticia de varias celebraciones de legitimación dinástica realizadas durante el 
reinado de Isabel II337.  

 
A la muerte de Fernando VII se había encargado de la regencia su esposa María 

Cristina. Su regencia tuvo de fondo, aparte de la amenaza carlista, una continua fricción 
entre moderados y progresistas, con el difícil arbitrio de sus sucesivos jefes de gobierno. 
En 1837 los progresistas exigen, mediante la rebelión de la guarnición de La Granja, la 
promulgación de la Constitución de 1812, que será reformada dando lugar a la de 1837. 
La nueva Constitución fue proclamada y jurada en todas las ciudades y pueblos de 
España, cumpliéndose en Añora el 16 de julio de dicho año338. 

 
Se reunieron en las Casas Consistoriales los señores que componían el 

Ayuntamiento Constitucional, bajo la presidencia del alcalde don Mariano Sánchez, en 
                         
333 Emilio Cabrera, El condado de Belalcázar (1444-1518). Aportación al estudio del régimen señorial en 
la Baja Edad Media, Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Córdoba, Córdoba, 1977, pág. 358. Se 
refiere al nacimiento de Enrique IV de Castilla. 
334 Luis María Ramírez de las Casas-Deza, Corografía histórico-estadística de la provincia y obispado de 
Córdoba, 1840-42, pág. 314. 
335 “Honrola en algunas ocasiones el rey católico D. Fernando con su persona”. Andrés de Guadalupe, 
Historia de la Santa provincia de los Ángeles, Madrid, 1662, pág. 155. 
336 Sobre otras celebraciones de este tipo en Los Pedroches, véase mi artículo “A campana repicada: 
fiestas y celebraciones en Pedroche durante los siglos XV y XVI”, en I Jornadas de historia local de 
Pedroche, Diputación de Córdoba y Ayuntamiento de Pedroche, Córdoba, 2010, págs. 95-129. 
337 Véase mi artículo "Isabel II y Añora", en Periódico Informativo Municipal Añora, nº 5 (1989), págs. 32-
34. 
338 AHMA, reg. 59, leg. 8, expte. 1. Libro de actas de 1836-1846. Sesión de 16 de julio de 1837.  



[217] 
 

unión del párroco don Rafael José Ramírez, todo el clero, los jefes y oficiales de la 
Milicia Nacional, empleados públicos y la mayor parte del vecindario "que las 
circunstancias de recolección del grano ha permitido concurrir". Los actos se 
desarrollaron así:  
 

"leyéndose en alta, clara e inteligible voz la Constitución, después de concluida 
se repitieron infinitas veces los vivas a ella, Reyna Doña Isabel 2º, su augusta 
madre Dña Mª Cristina de Borbón, no cesando los repiques generales de 
campanas en él (...), desde donde se dirigieron toda la concurrencia a la única 
parroquia. En ella se celebró una misa solemne en acción de gracias, leyéndose 
antes del ofertorio por mí, el secretario que certificó, toda la Constitución y 
mandamiento para su observancia; concluida que fue la lectura se arengó por el 
señor cura párroco con bastante elocuencia, brevedad y energía, haciendo ver las 
muchísimas ventajas que reportaba tan sagrada institución. Concluida la misa se 
hizo por Don Diego Barrios una sucinta exortación correspondiente al objeto con 
el mayor orden a que se apresurasen a prestar el juramento devido de guardar y 
hacer guardar la espresada Constitución (...). Concluida que fue [la jura] se cantó 
un solemne Te Deum en acción de gracias por los infinitos fabores que se 
acababan de conseguir, repitiéndose en la despedida vivas a la nueba 
Constitución, Reyna Doña Isabel 2ª y su augusta madre i gobierno constituido 
por esta". 
 
El 8 de noviembre de 1843 se declaró a la reina mayor de edad, cuando Isabel II 

contaba trece años. De nuevo las ciudades y pueblos de España celebraron la jura de la 
reina. Los actos de homenaje habían de celebrarse el día 1 de diciembre, pero en Añora 
el Ayuntamiento decidió que "hallandose la mayor parte de estos havitantes entregados 
a unas faenas agricolas", se trasladaran al domingo 3, "sin perjuicio de hacerse el dia 
primero las salvas y festejos que sean posibles". Los actos incluyeron iluminaciones 
públicas, repiques de campanas y salvas por la Milicia Nacional, además de "una 
capeada de novillos, entregandose todos los havitantes de ella al mayor regocijo"339. 
Tenía Añora entonces 1.037 habitantes. 
 

El 16 de junio de 1845 se realiza en Añora la proclamación local de la nueva 
Constitución, ordenando los miembros de la corporación "hacer el anuncio con repique 
general de campanas segun costumbre y enseguida en estas Casas Consistoriales se ha 
proclamado como se previene, quedando todas las autoridades prontas a su 
cumplimiento"340. 
 

El 10 de octubre de 1846 la reina Isabel II contrajo matrimonio con su primo 
Francisco de Asís, hijo del infante Francisco de Paula, hermano de Fernando VII, al 
mismo tiempo que su hermana María Fernanda Luisa casaba con el duque de 
Montpensier, hijo del rey Luis Felipe. No nos queda narración de cuáles fueron los 
actos que se celebraron en nuestro pueblo para que los noriegos mostraran su júbilo por 
tales acontecimientos, pero sí se ha conservado una pequeña hoja, quizás un borrador, 
que contiene la "Cuenta de los gastos en los festejos públicos por el doble enlace de 
S.M. y AA.RR. el 18 de octubre de 1846"341 y que es como sigue: 
                         
339 AHMA, reg. 59, leg. 8, expte. 1. Libro de actas de 1836-1846. Sesión de 2 de diciembre de 1843. 
340 AHMA, reg. 59, leg. 8, expte. 1. Libro de actas de 1836-1846. Sesión de 16 de junio de 1845. 
341 AHMA, reg. 59, leg. 8, expte. 1. Libro de actas de 1836-1846. Hija suelta fechada el18 de octubre de 
1846. 



[218] 
 

 
Tres papeles de pólvora à 5 reales .............................................. 15,17 
De mistos .......................................................................................  2 
De traerla .......................................................................................  2 
4 fanegas de trigo amasado a 36 .................................................. 144 
4 libras de viscochos a 5 rs. y 2 de traerlos .................................. 22 
Vino 5 arrobas de vino traido de Alfonso Olmo 21 ....................  105 
En aguardiente ..............................................................................  11 
En aceyte .......................................................................................  6 
Por los trabajos .............................................................................  1 
Al barquero ...................................................................................  1 

           Total .................................... 309,17 
 

Tenía ese año Añora 1.034 habitantes. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



[219] 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
ARCHIVOS 
 
AGOC  Archivo General del Obispado de Córdoba 
AGS  Archivo General de Simancas 
AHMA Archivo Histórico Municipal de Añora 
AHN  Archivo Histórico Nacional 
AHPCO Archivo Histórico Provincial de Córdoba 
AMCO Archivo Municipal de Córdoba 
AMDT  Archivo Municipal de Dos Torres 
APP  Archivo Parroquial de Pedroche 
 
 
 
FOTOGRAFÍAS 
 
Archivo del Ayuntamiento de Añora 
Archivo del autor 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



[220] 
 

BIBLIOGRAFÍA DEL AUTOR DE ESTE LIBRO SOBRE AÑORA Y LOS PEDROCHES 
 
 
a) Libros: 
 

- Historia de Añora, Excma. Diputación Provincial de Córdoba y Excmo. 
Ayuntamiento de Añora, Córdoba, 1994, Colección "Estudios Cordobeses" nº 66, 
208 págs. 

- Ensayo sobre fiestas populares de Los Pedroches, Mancomunidad de Municipios 
de Los Pedroches, Excma. Diputación Provincial de Córdoba y Cajasur, Córdoba, 
1997, 213 págs. 

 
b) Cuadernos: 
 

- 1.- Edición, introducción y notas de El título de villa de Añora, Colectivo Cultural 
"El Cangilón", Añora, 1990, Colección "Solienses" nº 1, 22 págs. 

- 2.- La Fiesta de la Cruz en Añora (en colaboración con Teodora López Caballero), 
Colectivo Cultural "El Cangilón", Añora, 1991, Colección "Solienses" nº 2, 55 
págs. 

- 3.- Edición y prólogo de Las bodas en Añora a principios de siglo, de Antonio 
Porras Márquez, Colectivo Cultural "El Cangilón", Añora, 1992, Colección 
"Solienses" nº 3, 55 págs. 

- 4.- Edición (en colaboración con Teodora López Caballero) de Imágenes para la 
memoria de Añora, Añora, 1992, Colección "Solienses", nº 4. 

- 5.- Edición crítica e introducción de Romances de ciego, de Manuel Sancha de 
Velasco, Ediciones Solienses, Añora, 1993, Colección "Solienses" nº 5,  47 págs. 

 
c) Artículos: 
 

1. "Epidemias en Los Pedroches", en Separata del Boletín Informativo Municipal 
"Pozoblanco", Pozoblanco, Septiembre de 1990, págs. 12-32. 

2. "Orígenes históricos de la villa de Añora", en Crónica de Córdoba y sus pueblos II, 
Asociación Provincial Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputación 
Provincial de Córdoba, Córdoba, 1991, págs. 97-105. 

3. "Fenomenología religiosa de las epidemias en la comarca de Los Pedroches", en 
Crónica de Córdoba y sus pueblos II, Asociación Provincial Cordobesa de 
Cronistas Oficiales y Excma. Diputación Provincial de Córdoba, Córdoba, 1991, 
págs. 106-115. 

4. "Movimiento obrero campesino en Los Pedroches (1868-1905)", en Separata del 
Boletín Informativo Municipal "Pozoblanco", Pozoblanco, Septiembre de 1993, 
págs. 26-34. 

5. "Ventas de las dehesas comunales de las Siete Villas de Los Pedroches durante el 
siglo XVII", en Crónica de Córdoba y sus pueblos III, Asociación Provincial 
Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputación Provincial de Córdoba, 
Córdoba, 1994, págs. 332-340. 

6. "Contribución al estudio del movimiento obrero campesino en Los Pedroches 
(1868-1905)", en Crónica de Córdoba y sus pueblos III, Asociación Provincial 
Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputación Provincial de Córdoba, 
Córdoba, 1994, págs. 341-354. 



[221] 
 

7. "Contribución al estudio del régimen comunal agrario en Los Pedroches: Las Tres 
Villas", en Boletín Informativo Municipal "Pozoblanco", Pozoblanco, septiembre 
de 1995, nº 89-90, s/p. 

8. "La ermita de la Virgen de Luna como instrumento comunitario de reivindicación 
territorial", en Demófilo. Revista de Cultura Tradicional de Andalucía, Fundación 
Machado, Sevilla, 1996, nº 17,  págs. 75-90.  

9. "Apuntes sobre la Semana Santa de Añora", en Alto Guadalquivir. Especial 
Semana Santa Cordobesa 1996, Cajasur, Córdoba, 1996, págs. 94-96. 

10. "Consideraciones en torno al culto a la Virgen de Luna en Los Pedroches", en 
Crónica de Córdoba y sus pueblos IV, Asociación Provincial Cordobesa de 
Cronistas Oficiales y Excma. Diputación Provincial de Córdoba, Córdoba, 1997, 
págs. 161-180. 

11. "Nuevos datos sobre la reedificación parcial de la Iglesia parroquial de San 
Sebastián de Añora en el siglo XVIII", en Arte, Arqueología e Historia, Asociación 
"Arte, Arqueología e Historia", Córdoba, 1999, nº 6, págs. 20-23. 

12. “Los alcaldes de Añora en el siglo XX. (Memoria política)”, en Crónica de 
Córdoba y sus pueblos V, Asociación Provincial Cordobesa de Cronistas Oficiales 
y Excma. Diputación Provincial de Córdoba, Córdoba, 2000, págs. 283-291. 

13. “Córdoba y sus pueblos en las fuentes literarias clásicas latinas”, Cuzna, IES. Los 
Pedroches y otros, Pozoblanco, 2000, págs. 115-127. 

14. “Bandolerismo en Los Pedroches (Córdoba): realidad histórica, tradición oral y 
ficción literaria”, en El bandolerismo en Andalucía (Actas de las III Jornadas) 
(Rafael Merinero Rodríguez, editor), Ayuntamiento de Lucena y Fundación para el 
desarrollo de los pueblos de la Ruta del Tempranillo, Lucena, 2000, págs. 333-355. 

15. “De los santos a María en Los Pedroches: orígenes y evolución del culto a San 
Martín y a la Virgen de la Peña en Añora”, en Demófilo. Revista de Cultura 
Tradicional de Andalucía, Fundación Machado, Sevilla, 2000, nº 36, págs. 153-
167. 

16. “Corregidores de Las Siete Villas de Los Pedroches (1747-1835)”,  en Arte, 
Arqueología e Historia, Asociación "Arte, Arqueología e Historia", Córdoba, 
2001, nº 8, págs. 155-159. 

17. “Córdoba romana en las fuentes literarias griegas”, en Cuzna, IES. Los Pedroches 
y otros, Pozoblanco, 2001, nº 4, págs. 53-62.  

18. “Fuentes literarias escritas para dos romances de la tradición oral de Los 
Pedroches”, en Crónica de Córdoba y sus pueblos VI, Asociación Provincial 
Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputación Provincial de Córdoba, 
Córdoba, 2001, págs. 345-355. 

19. “Las Siete Villas de Los Pedroches a finales del siglo XVIII según el Atlante 
Español de Bernardo Espinalt”, en Crónica de Córdoba y sus pueblos VI, 
Asociación Provincial Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputación 
Provincial de Córdoba, Córdoba, 2001, págs. 357-365. 

20. “Panorama de cofradías, hermandades y congregaciones en Los Pedroches a 
finales del siglo XVIII”, en Crónica de Córdoba y sus pueblos VI, Asociación 
Provincial Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputación Provincial de 
Córdoba, Córdoba, 2001, págs. 367-375. 

21. “Animales mitológicos en los romances de ciego de Sancha de Velasco. Fuentes 
clásicas y medievales”, en  Crónica de Córdoba y sus pueblos VII, Asociación 
Provincial Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputación Provincial de 
Córdoba, Córdoba, 2001, págs. 131-149. 



[222] 
 

22. "Nuevas aportaciones sobre los corregidores de las Siete Villas de Los Pedroches", 
en Crónica de Córdoba y sus pueblos VIII, Asociación Provincial Cordobesa de 
Cronistas Oficiales y Excma. Diputación Provincial de Córdoba, Córdoba, 2002, 
págs. 215-232. 

23. “450 aniversario del Título de Villa de Añora”, en Arte, Arqueología e Historia, 
Asociación “Arte, Arqueología e Historia”, Córdoba, 2003, nº 10, págs. 171-173. 

24. "El cementerio de Añora, un proyecto centenario de Adolfo Castyiñeyra y Boloix", 
en Crónica de Córdoba y sus pueblos IX, Asociación Provincial Cordobesa de 
Cronistas Oficiales y Excma. Diputación Provincial de Córdoba, Córdoba, 2003, 
págs. 215-223. 

25.  "Rituales de Ánimas en Añora (a propósito de “El culto a los muertos” de Antonio 
Porras Márquez", en Crónica de Córdoba y sus pueblos X, Asociación Provincial 
Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputación Provincial de Córdoba, 
Córdoba, 2004, págs. 453-463. 

26. “Consideraciones en torno al lugar del hallazgo del llamado ‘tesoro celtibérico-
romano de los Almadenes de Pozoblanco’ y otros lugares de hallazgos 
arqueológicos en Los Pedroches”, en Arte, Arqueología e Historia, Asociación 
“Arte, Arqueología e Historia”, Córdoba, 2006, nº 13, págs. 111-115. 

27. “A  propósito de C.I.L., (2), 7,784: forasteros en Los Pedroches en época 
Romana”, en Crónica de Córdoba y sus pueblos XII, Asociación Provincial 
Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputación Provincial de Córdoba, 
Córdoba, 2006, págs. 83-96. 

28. “In tenera aetate merita futura tractare: el Arte de ser buen príncipe de Antonio 
Ortiz de Zúñiga”, en Cuzna, IES. Los Pedroches y otros, Pozoblanco, 2008, nº 11, 
págs. 7-22..  

29. “A campana repicada: fiestas y celebraciones en Pedroche durante los siglos XV y 
XVI”, en I Jornadas de historia local de Pedroche, Diputación de Córdoba y 
Ayuntamiento de Pedroche, Córdoba, 2010, págs. 95-129. 

30. “El arquitecto Adolfo Castiñeyra y Boloix en Los Pedroches”, en Crónica de 
Córdoba y sus pueblos XVII, Asociación Provincial Cordobesa de Cronistas 
Oficiales y Excma. Diputación Provincial de Córdoba, Córdoba, 2010, págs. 511-
525. 

31. “Patrimonio arquitectónico de principios del siglo XX en las Siete Villas de Los 
Pedroches”, en III Jornadas sobre patrimonio histórico en Los Pedroches. El 
patrimonio histórico de Los Pedroches descrito por sus cronistas, Ayuntamiento 
de Pozoblanco, Colección de ensayo “Juan Ginés de Sepúlveda”, 2011, págs. 53-
108. 

32. “La mitología clásica en la obra de Juana Castro a través de tres poemas”, en 
Estudios Clásicos, 143, SEEC, Madrid, 2013, págs. 107-130. 

33. “La movilización clerical en Los Pedroches a principios del siglo XX: la 
peregrinación de 1910 en Añora”, en Crónica de Córdoba y sus pueblos XIX, 
Asociación Provincial Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputación 
Provincial de Córdoba, Córdoba, 2013, págs. 101-111. 

34. “La epidemia de 1768 y el culto a San Jacinto en Villanueva del Duque”, en 
Crónica de Córdoba y sus pueblos XX, Asociación Provincial Cordobesa de 
Cronistas Oficiales y Excma. Diputación Provincial de Córdoba, Córdoba, 2016, 
págs. 83-87. 

35. “Rituales simbólicos de integración e intercambio redistributivo: la Hermandad 
de San José de Añora", en Crónica de Córdoba y sus pueblos XXI, Asociación 



[223] 
 

Provincial Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputación Provincial de 
Córdoba, Córdoba, 2016, págs. 517-522. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



[224] 
 

BIBLIOGRAFÍA CITADA 
 
 
Agudo Torrico, Juan. Las hermandades de la Virgen de Guía en Los Pedroches, Caja 
Provincial de Ahorros de Córdoba, Córdoba, 1990. 
 
Anuario regional descriptivo, informativo y seleccionado de la industria, comercio, 
agricultura, profesiones, arte y turismo de la región de Andalucía y Norte español de 
África. Anuarios Regionales de España, Madrid, 1932. 
 
Alarcón, Pedro Antonio de. Mayo en Novelas Cortas, segunda serie. Historietas 
Nacionales, Madrid, 1855. 
 
Aranda Doncel, Juan. La época moderna (1517-1808), tomo 3 de Historia de Córdoba, 
Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Córdoba, Córdoba, 1984. 
- La hermandad de Jesús Nazareno de Pozoblanco, Ayuntamiento de Pozoblanco, 
Pozoblanco, 2006. 
- "Ilustración y religiosidad popular en la Diócesis de Córdoba: La actitud de los Obispos 
frente a las celebraciones de Semana Santa (1743-1820). Actas del Primer Congreso 
Nacional de Cofradías de Semana Santa. Diputación Provincial de Zamora y Patronato 
Provincial de Turismo, Zamora, 1987, págs. 305-318. 
- “Las cofradías de la Vera Cruz en la diócesis de Córdoba durante los siglos XVI al 
XVIII”, en Las cofradías de la Santa Vera Cruz, Actas del I Congreso Internacional de la 
Santa Vera Cruz, CEIRA, Sevilla, 1995, págs. 615-640. 
 
Arévalo Santos, Antonio. “Intervención arqueológica de urgencia en la necrópolis de La 
Losilla, Añora (Córdoba)”, Anuario Arqueológico de Andalucía, 1994, III. Sevilla, pp. 
123-128. 
 
Bermúdez Gutiérrez, Patricio. Notas sobre la evolución de la propiedad rústica privada en 
Villanueva de Córdoba en el último tercio del siglo XVIII y en el siglo XIX, Madrid, 1972. 
 
Caro Baroja, Julio. El Carnaval, Taurus, Madrid, 1965.  
-La estación de amor, Taurus, Madrid, 1979. 
 
Bernardo Ares, José Manuel de.  "Aproximación al estudio de la ganadería cordobesa en 
1723", en Actas del I Congreso de Historia de Andalucía. Andalucía Moderna (Siglo 
XVIII), tomo I, págs. 73-91. 
 
Cabronero Romero, Manuel. Guía de Córdoba y su provincia para 1891 y 1892, Córdoba, 
1891. 
 
Carbonell Trillo-Figueroa, Antonio. "Contribución al estudio de la prehistoria cordobesa. 
Cuchillo neolítico de Conquista", en BRAC, nº 4 (1923), págs. 85-87. 
 
Carpio Dueñas, Juan Bautista. La tierra de Córdoba. El dominio jurisdiccional de la 
ciudad durante la Baja Edad media, Universidad de Córdoba y Cajasur, Córdoba, 2000. 
 



[225] 
 

Christian,  William A. "De los santos a María: panorama de las devociones a santuarios 
españoles desde el principio de la Edad Media hasta nuestros días", en Temas de 
Antropología Española (Ed. Carmelo Lisón Tolosana). Akal, Madrid, 1976, págs. 49-105. 
 
Corduba Nostra, Corduba Nostra 1996-1997. Un análisis de la realidad cordobesa, 
Corduba Nostra, Córdoba, 1996. 
 
Costa, Joaquín. Oligarquía y caciquismo, Colectivismo agrario y otros escritos, Alianza 
Editorial, Madrid, 1973. 
 
Díaz del Moral, Juan. Historia de las agitaciones campesinas andaluzas, Alianza Editorial, 
Madrid, 1984. 
 
Díez Taboada, J.M. “La significación de los santuarios”, en La religiosidad popular (C. 
Álvarez, M.J. Buxó y S. Rodríguez, Coords.), tomo III, Anthropos y Fundación Machado, 
Barcelona, 1989, págs. 268-281. 
 
Duchesne, L (ed). Liber Pontificalis, Paris, 1886-92. 
 
Esperabé de Arteaga, Enrique. Historia pragmática e interna de la Universidad de 
Salamanca, Salamanca, 1917. 
 
Fábrega Grau, Ángel. Pasionario Hispánico (s. VII-XI), CSIC, Madrid, 1953. 
 
Fernández y Ávila, Gaspar. La infancia de Jesucristo, Málaga, 1784. 
 
Fortea Pérez, José Ignacio. Córdoba en el siglo XVI. Las bases demográficas y económicas 
de una expansión urbana, Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Córdoba, 
Córdoba ,1981. 
 
Fraile Gil, José Manuel (ed.). El mayo y su fiesta en tierras madrileñas, Comunidad de 
Madrid, Madrid, 1995. 
 
Frazer, J.G. La rama dorada., FCE, Madrid, 1991 (13ª reimpresión de la segunda edición, 
1951). 
 
García de Consuegra, Gabriel. "Primeros brotes socialistas en Pozoblanco. 1868-1873". 
Separata al B.I.M. Pozoblanco, septiembre de 1991, págs. 14-31. 
 
García Fernández, Máximo. “Celebraciones de Cruces de Mayo durante el Antiguo 
Régimen en la Castilla Norte”, en Las Cruces de Mayo en España (David González Cruz, 
ed.), Universidad de Huelva, Huelva, 2004, págs. 19-54. 
 
García Rodríguez, Carmen. El culto a los santos en la España romana y visigoda, CSIC, 
Madrid, 1966. 
 
Gil Muñiz, Alfredo. "El Valle de Los Pedroches", en BRAC, nº 12 (1925), págs. 131-167. 
 
González Palencia A. y Melé E., La maya, notas para su historia, Madrid, 1944. 



[226] 
 

Gracia Boix, Rafael. Autos de fe y causas de la Inquisición de Córdoba, Diputación 
provincial, Córdoba, 1983. 
 
Guiu y Martí, Estanislao.  El año militar español. Colección de episodios, hechos y glorias 
de la historia militar de España, Barcelona, 1890. 
 
Harris, Marvin. Nuestra especie, Alianza Editorial, Madrid, 1995. 
 
Jordano Barbudo, Mª Ángeles. El mudéjar en Córdoba, Diputación de Córdoba, Córdoba, 
2002. 
 
Ladero Quesada, Miguel Ángel. "Producción y renta cerealeras en el reino de Córdoba a 
finales del siglo XV", en Actas del I Congreso de Historia de Andalucía. Historia 
Medieval, Córdoba, 1978, tomo I, págs. 375-396. 
 
Lepe Crespo, Luis. La música de Los Pedroches, Cajasur, Córdoba, 2008. 
 
Lisón Tolosana, Carmelo. Antropología social de España, Siglo XXI, Madrid, 1971. 
 
López Andrada, Alejandro. Balcón del Valle, Caja Provincial de Ahorros de Córdoba, 
Córdoba, 1992. 
 
Luna Samperio, Manuel. “Sistemas y tipos de cofradías: Cuadrillas y hermandades de 
Ánimas en Murcia, Albacete y Andalucía Oriental”, en Grupos para el ritual festivo 
(Manuel Luna Samperio, coord.), Editora Regional de Murcia, Murcia, 1989, págs. 185-
210. 
 
Madoz, Pascual. Diccionario geográfico-estadístico-histórico de España y sus posesiones 
de ultramar, Madrid, 1847. 
 
Márquez Triguero, Esteban. Señorío y estado de las Siete Villas de Los Pedroches, 
Córdoba, 1991. 
- La matanza del cerdo en Torrecampo, Obra Cultural PRASA, Pozoblanco, [1995]. 
 
Menéndez Pidal, Ramón. "Poesía popular y poesía tradicional en la literatura española", en 
Los romances de América y otros estudios, Espasa Calpe, Madrid, 1972 (7ª), págs. 52-87. 
 
Molinero Merchán, Juan Andrés. Torremilano y Torrefranca. Hidalguía y heráldica, 
Pozoblanco, 1997. 
- Doctores de Añora. Significantes de poder, Diputación de Córdoba, Córdoba, 2014. 
 
Moreno Gómez, Francisco. La República y la guerra civil en Córdoba, Córdoba, 1982. 
 
Moreno Valero, Manuel. La vida tradicional en Los Pedroches, Tipografía Católica, 
Córdoba 2001. 
- "Celebración de la Cruz en Los Pedroches. Apuntes etnográficos", en El folk-lore 
andaluz, 6 (1991), págs. 37-63. 
-"Costumbres acerca de los difuntos en Los Pedroches (Córdoba)", en Gazeta de 
Antropología, nº 11 (1995), págs. 93-102. 
 



[227] 
 

Muñoz Fernández, Ángela. “Las cofradías de la Vera Cruz en Castilla la Nueva. Siglos 
XV-XVIII”, en Las cofradías de la Santa Vera Cruz, Actas del I Congreso Internacional 
de la Santa Vera Cruz, CEIRA, Sevilla, 1995, págs. 183-205. 
 
Nieto Cumplido, Manuel. Islam y Cristianismo, tomo 2 de la Historia de Córdoba. Monte 
de Piedad y Caja de Ahorros de Córdoba, Córdoba, 1984. 
 
Ocaña Torrejón, Juan. La dehesa de la Jara, Pozoblanco, 1947. 
- Callejero de Villanueva de Córdoba, Imprenta Pedro López, Pozoblanco, 1972. 
- "Isabelinos y carlistas en Los Pedroches", BRAC, nº 47, (1937), págs. 51-73. 
 
Ortí Belmonte, M.A. Córdoba durante la Guerra de la Independencia (1808-1813), 
Córdoba, 1930. 
Palomo Palomo, Juan. Villancicos de las misas de la Virgen de Villanueva de Córdoba, 
Coral Polifónica “San Miguel Arcángel”, Villanueva de Córdoba, 2000. 
 
Pérez Peinado, José Ignacio. Evolución histórica de la parroquia del Salvador de 
Pedroche, iglesia matriz de las Siete Villas. Tesis Doctoral inédita. 
 
Porras Márquez, Antonio. Prácticas de derecho y de economía popular observadas en la 
villa de Añora, Real Academia de Ciencias Morales y Políticas, Madrid, 1916. 
 
Pulido Serrano, Juan Ignacio. “Las Cruces de Mayo en Madrid durante el siglo XVII”, en 
David González Cruz (ed.), Las cruces de mayo en España: tradición y ritual festivo, 
Universidad de Huelva, Huelva, 2005, págs. 79-93. 
 
Ramírez de las Casas-Deza, Luis María. Corografía histórico-estadística de la provincia y 
obispado de Córdoba, Córdoba, 1840-1842. 
 
Redondo Fernández, Rafaela. Memoria de las estaciones, Ayuntamiento de Pozoblanco, 
Pozoblanco, 2005. 
 
Rodríguez Becerra, Salvador. Las fiestas de Andalucía, Editoriales Andaluzas Unidas, 
Sevilla, 1985. 
- “Santuarios y milagros en la religiosidad de Andalucía”, en Demófilo, Fundación 
Machado, Sevilla, 1995, nº 16, págs. 47-57. 
 
Ruiz, Juan. La ilustre y noble villa de Hinojosa del Duque, Jerez de la Frontera, 1922. 
 
Sancha de Velasco, M.: Romances de ciego, Ediciones Solienses, Añora, 1993. 
 
Sánchez Dueñas, Blas. “Introducción y estudio preliminar” a Antonio Porras Márquez, El 
centro de las almas, Ayuntamiento de Pozoblanco, Pozoblanco, 1999, págs. 17-215. 
 
Sanz Sancho, Iluminado. La Iglesia y el Obispado de Córdoba en la Baja Edad Media 
(1236-1426), Editorial de la Universidad Complutense, Madrid, 1989. 
- La Iglesia de Córdoba (1236-1454). Una diócesis de la provincia eclesiástica de Toledo 
en la Baja Edad Media, Fundación Ramón Areces, Madrid, 2006. 
 



[228] 
 

Solano Márquez, Francisco. Pueblos cordobeses de la A a la Z, Diputación provincial, 
Córdoba, 1976. 
 
Tébar, Pedro. Música en la almohada, Huerga&Fierro, Madrid, 1999. 
 
Valle Buenestado, Bartolomé. Geografía agraria de Los Pedroches, Diputación 
provincial, Córdoba, 1985. 
- "Notas sobre la evolución demográfica de la comarca de Los Pedroches (1530-1857)", en 
Actas del I Congreso de Historia de Andalucía. Andalucía Moderna (siglo XVIII), tomo II, 
Córdoba, 1978, págs. 289-303. 
 
Yun Cabrera, Rafael. "La población de Pozoblanco a mediados del siglo XVIII. Su 
actividad y sus pertenencias", en Actas del I Congreso de Historia de Andalucía. 
Andalucía Moderna, págs. 345-365. 
 
Valverde Madrid, José. "Pedro Freila Guevara, un escultor barroco", en Boletín de Bellas 
Artes de la Real Academia de Bellas Artes de Santa Isabel de Hungría, Sevilla, 1977, 2ª 
época, nº V, págs. 171-199. 
 
Velasco Maillo, H.M. "Fiestas de mayo en la Tierra de Alcalá", en Tiempo de fiesta (ed. 
H.M. Velasco), Editorial Tres, catorce, diecisiete, Madrid, 1982, págs. 169-201. 
- “Las leyendas de hallazgos y apariciones de vírgenes. Un replanteamiento de la 
religiosidad popular como religiosidad local”, en La religiosidad popular (C. Álvarez, M.J. 
Buxó y S. Rodríguez, Coords.), tomo II, Anthropos y Fundación Machado, Barcelona, 
1989, págs. 401-410. 
 
Vorágine, Santiago de la. Leyenda Dorada, Alianza Editorial, Madrid, 2001. 
 
VV.AA. 1ª Encina Literaria en Los Pedroches, Mancomunidad de Municipios de Los 
Pedroches, Hinojosa del Duque, 1999. 
VV.AA. Catálogo artístico y monumental de la provincia de Córdoba, tomo I, Córdoba, 
1981. 
 
VV.AA. Diccionario Geográfico de España, Ed. del Movimiento, Madrid, 1957. 
 
VV.AA. Los pueblos de Córdoba, Caja Provincial de Ahorros y Diario Córdoba, Córdoba, 
1992. 
 
VV.AA. Semana Santa en los pueblos cordobeses, Caja Provincial de Ahorros, Córdoba, 
1990. 
 
 


	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco



