





ANORA
Y SUS FIESTAS

ANTONIO MERINO MADRID

[

Diputacion
de Coérdoba



© Antonio Merino Madrid

© sus autores

Edita: Diputacién de Cordoba

Imprime: Ediciones y Publicaciones y BOP. Diputacién de Cérdoba
D.L.:



INDICE

Preliminar
I. Un paseo por la historia

1L

II.

Iv.

1. Los siempre oscuros origenes de un pueblo

2. Lamas joven de las Siete Villas de Los Pedroches
3. Agricultura, ganaderia y textiles

4. El marquesado del Carpio

5. Una foto fija: Afiora a mediados del siglo X VIII
6. El corregimiento de las Siete Villas

7. Elsiglo XIX

8. La desamortizacion y sus consecuencias

9. Deslinde del término municipal

10. El siglo XX

Principales cultos en Aflora a través de la historia
1. Ermita de San Pedro
2. Parroquia de San Sebastian
3. Ermita de la Virgen de la Pena
4. Principales cultos en Afiora a través de los siglos

La fiesta de la Cruz

1. Introduccion

Origenes de la fiesta de la Cruz

Origenes y desarrollo de la fiesta de la Cruz en Afiora
La fiesta de la Cruz de Aflora en su contexto
Descripcion de la fiesta

La fiesta de las mujeres

Las cruces de interior

Las cruces de piedra

Las cruces por promesa

10 El folklore de la Cruz

11. Historial de premios

12. Poetas en las Cruces de Afiora

VN LR W

La Virgen de la Pefia y San Martin

El culto a los santos en Los Pedroches

Origenes del culto a San Martin en Afiora

Origenes del culto a la Virgen de la Pefia en Afiora

Desplazamiento de cultos y cambio de denominacion de la ermita
Algunas consideraciones sobre el cambio de titularidad de la ermita

Las fiestas de la Virgen de la Pena durante los siglos XIX y XX. La Feria
Recuperacion del culto a San Martin

El folklore de los patrones

PN LD =

V. Otras fiestas singulares de Afiora

1. San José

2. Semana Santa
3. San Sebastian
4. San Antén



VL

P N w

La Candelaria
Santa Lucia

Dia de los hornazos
Carnaval

Los ritos que se fueron. Fiestas desaparecidas

PN =

Rituales de Animas

Las bodas

La encina de los quintos

La matanza

El panecito de Todos los Santos
Los villancicos de Navidad

La visita del Obispo

Noticia de fiestas civicas.

Bibliografia



PRELIMINAR

Este libro es, ante todo, una mirada hacia atrds y una declaracion de amor.

Una melancoélica mirada hacia atras en medio del camino. Las paginas que siguen
constituyen basicamente una recopilacion de escritos mios ya publicados anteriormente
que versan sobre sobre la naturaleza de las fiestas de Afiora, sus rituales, sus origenes, su
desarrollo, su significado y su misterio. Textos que fueron concebidos en momentos y
circunstancias diversas, lo que justifica la variedad de tonos y los diferentes registros que
aqui pueden encontrarse. Es un resumen de veinticinco afios de investigacion y reflexion
sobre la historia y la cultura de Afiora, mi pueblo, al que le debo esta noble declaracion de
amor.

Afiora y sus fiestas es una obra de sintesis, de fragmentos extraidos de otros libros
mios y de articulos publicados a lo largo del tiempo en revistas especializadas y de
divulgacion. Me parecia que era necesario realizar esta recopilacion, para ofrecerla ahora,
revisada y reelaborada, corregida y aumentada, como una unidad nueva que preserve para
el futuro la memoria firme de lo que fuimos y de lo que somos, ante la incertidumbre de lo
que seremos.

De Historia de Afiora (1994)" procede toda la primera parte, resumida y corregidas
algunas deficiencias que una segunda lectura siempre descubre, asi como con ampliaciones
proporcionadas por nuevas fuentes. A Ensayo sobre fiestas populares de Los Pedroches
(1997)* se le deben numerosos fragmentos salpicados aqui y alla, bien extensos algunos de
ellos, como los referidos a la fiesta de la Cruz o a la encina de los quintos, aunque todos
han sido reelaborados expresamente para la ocasion, con aportes novedosos. Luego, se
suman articulos publicados durante dos décadas y media, asi como otros apartados
redactados expresamente para este libro. El conjunto constituye, por tanto, una obra de
acopio reelaborada con la intencién de que constituya un muestrario homogéneo de las
celebraciones mas singulares que se viven en Afiora a lo largo de su gozoso ciclo festivo.

Con ello cumplo un compromiso que adquiri con el pueblo de Afiora cuando en
1988 acepté el nombramiento de Cronista Oficial. Un compromiso de estudiar sus raices y
ofrecer a los noriegos el producto de esta investigacion, para que, conociéndolas todos mas
profundamente, podamos entender cabalmente nuestro pasado y, en fin, acabemos

' Antonio Merino Madrid, Historia de Afiora, Excma. Diputacion Provincial de Cordoba y Excmo.
Ayuntamiento de Afora, Cordoba, 1994.

2 Antonio Merino Madrid, Ensayo sobre fiestas populares de Los Pedroches, Mancomunidad de
Municipios de Los Pedroches, Excma. Diputacién Provincial de Cordoba y Cajasur, Cordoba, 1997.

[3]



comprendiéndonos mejor a nosotros mismos, como comunidad y como individuos. Un
compromiso que quiere ser una declaracion de amor, la del joven que salié del pueblo en
busca de otros horizontes y que jamas logré desasirse de esta servidumbre tan dulce que es
la pertenencia a una tierra, y que ahora, pasados los afios, regresa en busca de ternura y
complicidad. En las calles de Afiora, las que contemplan silenciosas el bullicio de la velada
de la Cruz, las que veneran a San Martin y a la Virgen de la Pefia, las que lloran la Pasion y
celebran el Carnaval, en esas calles se guarda el recuerdo de la historia personal de cada
uno de nosotros. Est4 alli como testimonio de unas vivencias que nos pertenecen a cada
uno particularmente, pero que contienen también una dimension social que es la que ha
hecho de Afiora el pueblo que hoy es. Cada noriego ha colaborado a ella en la medida de
sus posibilidades y a las mias, cualesquiera que hayan sido en el pasado, quiero sumar
desde hoy este libro, esta mirada hacia atras recopiladora de impresiones, esta ofrenda de
esfuerzos y entrega, esta declaracion de amor.



I
UN PASEO POR LA HISTORIA

1. LOS SIEMPRE OSCUROS ORIGENES DE UN PUEBLO

Hay acuerdo entre los investigadores en considerar que el nombre de Afiora
significa "noria" y le viene a la villa de la que hicieron algunos vecinos de Torremilano’
antes del afio 1414 en la llamada Huerta del Crespo (restos de la cual quedarian todavia,
segln la tradicion, en las afueras del pueblo, a la izquierda de la carretera que conduce de
Afora a Dos Torres). Al parecer, en aquellos tiempos remotos estas tierras estaban
ocupadas por abundantes plantaciones de vid que eran cultivadas por vecinos de
Torremilano. Cuando la extension del trabajo hizo fatigoso el regreso diario al pueblo, una
o varias familias se habrian instalado de modo permanente en este paraje, construyendo
algunas casas para atender mas de cerca los cultivos y dando lugar, con el tiempo, a una
pequena aldea que iria creciendo con nuevos vecinos de su villa matriz. Asi,
sumariamente, habria sido el origen de Afiora, pero, /cuando ocurri6 todo esto?

De momento, el mas antiguo documento encontrado en el que aparece citado el
nombre de Afora data de 1477, y se trata de la declaracién de algunos vecinos sobre la
delimitacion de los términos municipales de otras localidades, segiin el uso de la época®.
La fecha de 1414 antes mencionada se debe, en primer lugar, a Casas-Deza’, pero
también varios documentos tardios se refieren a este aflo en relacion con la transmision de
la dehesa de la Vera: segin un interrogatorio sobre bienes de propios realizado en 1851°,
en 1414 el gobierno de Cérdoba hizo una declaracion de que dicha dehesa pertenecia a la
“quinteria” de Afiora, declaracion que fue ratificada con privilegio en 1416. La
sospechosa fiabilidad de esta afirmacion, al tratarse de un documento interesado en
demostrar la ancestral pertenencia a Afiora de la citada dehesa, podria contrarrestarse con
otros documentos mas antiguos que recogen declaraciones de testigos presentadas en
pleitos de términos con el sefiorio de Belalcazar, los cuales, menos contaminados en lo
propio, por defender causas ajenas, aportarian indicios fiables de que Afiora podria haber
estado poblada ya desde mediados del siglo XIV.

* Torremilano forma hoy, junto con Torrefranca, la localidad de Dos Torres. Tradicionalmente la
historiografia local venia transmitiendo que la union de las dos villas se habia producido en 1839 por
decreto del General Espartero. Una reciente investigacion del historiador José Luis Gonzalez Peralbo,
expuesta durante las Jornadas de Historia y Desarrollo Local de Dos Torres en 2014 y 2015, ha venido a
concluir, sin embargo, que la unificacion real no se produjo hasta diciembre de 1841. La constitucion
formal del primer ayuntamiento de Dos Torres tuvo lugar el 9 de enero de 1842. En noviembre de ese
mismo afo se produjo también la unificacion eclesiastica, quedando como unica parroquia la de la
Asuncion de Torremilano, mientras la de Santiago de Torrefranca era reducida formalmente a simple
ermita.

* Archivo de la Catedral de Cordoba, caja P, n. 120. Citado en Catalogo artistico y monumental de la
provincia de Cérdoba, tomo I, Cérdoba, 1981, pag. 150.

> Luis Maria Ramirez de las Casas-Deza, Corografia historico-estadistica de la provincia y obispado de
Cérdoba, Cordoba, 1840-1842, vol. 1, pag. 13.

¢ Archivo Histérico Municipal de Afiora (AHMA), reg. 61, leg. 8, expte. 3. Sesion de 31 de diciembre.
Respuesta a la pregunta 2.

[5]



Asi, en 1506, Alonso Martin Torrico, labrador y vecino de Afora, declardé que
habia nacido en Afiora hacia 73 o 74 afios, lo que nos lleva hasta 1433, y que era hijo de
Alonso Martin Torrico, también vecino de Afora y por tanto deudor de un pasado atin
mas temprano. Por su parte, Anton Sanchez Crespo, vecino de Pedroche y con casi cien
afios de edad, alega en 1505 que es hijo de Martin Alonso del Annora, vecino de Afiora,
con lo que habria nacido hacia 1410 en este lugar, siendo muy probable que viviera ya
aqui antes también su padre. El testimonio mas audaz lo aporta, sin embargo, Pedro
Hernandez Moreno, quien, en un pleito desarrollado en la Chancilleria de Granada en
1518-197, cuenta como sesenta afios atras (hacia 1459) encontraron, por el camino de
Valdemora a Pozoblanco, a Pedro Mufioz, “natural” de Afiora, que estaba ya ciego,
andaba con un bordoén y “dezian que tenia ¢iento y dos afnos”. Por tanto, habria nacido en
Afiora en torno a 1357, siendo esta, y sin olvidar la debilidad de la fuente documental de
procedencia, la fecha mas antigua en la que podemos entrever, de momento, a la futura
Afiora con una incierta poblacion mas o menos estable. Hacia esta cronologia apuntaria
tambiéngla documentacion eclesiastica, al indicar que la iglesia de Afiora fue creada antes
de 1369°.

Segliin todos estos testimonios, los origenes mas remotos de la actual Afora
podrian remontarse a la primera mitad del siglo XIV y su consideracion inicial seria la de
quinteria. El término quinteria designa a una casa de labor, con sus chozas y pajares,
situada a cierta distancia de la villa o aldea, que constituye la residencia mas o menos
permanente de los labradores que cultivan una zona de colonizacion reciente. Las
quinterias tienden a agruparse en pequefios centros rurales, que con el tiempo pueden dar
lugar a un nacleo de poblacion estable. Algo asi habria ocurrido con Afora, que a
mediados del siglo XV ya tendria un minimo desarrollo urbanistico y una poblacion
permanente de una entidad suficiente como para ser considerada aldea. El incremento de
poblacion pudo venir motivado por el traslado de las familias de los primeros pobladores,
que a su vez atraerian a otras nuevas si el aumento de las superficies cultivadas lo permitia.
La favorable ubicacion de la aldea terminaria concentrando a la poblacion dispersa en los
campos cercanos, a la vez que serviria de refugio para los moradores de antiguos enclaves
rurales despoblados. Asi ocurri6 a fines de la primera mitad del siglo XV con Las Cruces,
pequeiia poblacion situada en las inmediaciones de la actual ermita de la Virgen de Guia,
en Villanueva del Duque, cuyos habitantes, tras el abandono del lugar por los conflictos
entablados con el sefiorio de Belalcazar, se trasladaron a vivir a la aldea de Afiora’.

A finales del siglo XV nos encontramos ya a Afiora como aldea dependiente de la
jurisdiccion de Torremilano. Esta villa ejercia su hegemonia en un amplio territorio, con
autoridad y atribuciones analogas a las de la capital, de la que dependia
jurisdiccionalmente, conformando una situacion administrativa que provocaba
inconvenientes para las aldeas y que motiva que estas pronto comiencen a mostrar cierta
resistencia a tal dominio y pongan de manifiesto los muchos perjuicios que la dependencia
les supone. Asi, desde finales del siglo XV los habitantes de la aldea de la noria iniciaron
una serie de reivindicaciones para conseguir su independencia de la villa matriz que han
dejado en la documentacion archivistica un rosario conmovedor de pequenos logros y

7 Archivo de la Real Chancilleria de Granada, cab. 3, leg. 791, n.1. Debo la noticia y referencia de estas
declaraciones a Juan B. Carpio Duefias, a quien agradezco su generosidad.

8 Jluminado Sanz Sancho, La Iglesia de Cérdoba (1236-1454). Una di6cesis de la provincia eclesiastica
de Toledo en la Baja Edad Media, Fundacion Ramon Areces, Madrid, 2006, pag. 79.

? Juan Bautista Carpio Dueifias, La tierra de Cérdoba. El dominio jurisdiccional de la ciudad durante la
Baja Edad media, Universidad de Cérdoba y Cajasur, Cordoba, 2000, pag. 57.

[6]



derrotas. De 1485 data el primer intento que conocemos hasta el momento'’, y desde
entonces sera ya inagotable el impulso de los noriegos por ir arrancando al estado
atribuciones que les favorezcan, y ello, inevitablemente, con gran disgusto de Torremilano,
para quien las ganancias competenciales de Afiora eran pérdidas propias' .

Muestra de la falta de aceptacion del concejo de la villa matriz hacia las
disposiciones que concedian cierta autoridad a la aldea es que en 1492 los vecinos de
Afora se hallan de nuevo en disputa con el concejo de Torremilano para que les sean
devueltos ciertos documentos de los Reyes Catdlicos acerca del nombramiento de
oficiales de su concejo'’. En esta actitud del concejo de Torremilano contraria a la
independencia de la aldea no hay que ver exclusivamente un deseo de mantener a toda
costa su poder econdmico y jurisdiccional, sino que bajo ese comportamiento quizas
subyace también la voluntad de mantener firme en su unidad el territorio de realengo como
garantia frente a las amenazas anexionistas de los seflorios colindantes. En un pleito
mantenido entre Torremilano y Afiora en 1494 interviene en diversas ocasiones el Sefior de
Santa Eufemia, hecho que se interpreta como un intento de favorecer la exencion de la
aldea de la jurisdiccion de la villa para facilitar asi el ingreso en su propio sefiorio.
Recordemos que ya por entonces la comarca contaba con dos sefiorios -el Condado de
Santa Eufemia, formado en 1293, y el de Belalcazar, en 1445- y que los conflictos
territoriales seran constantes durante los siglos venideros.

A mediados del siglo X VI la aldea sobrepasaba ya los 500 habitantes y la mayoria
de los asuntos seguian sometidos a la resolucion de las autoridades de la villa, que
continuaba siendo, a pesar de pequefias delegaciones a duras penas admitidas, cabeza de la
jurisdiccion concejil. Contaba con un alcalde ordinario que elegian anualmente los alcaldes
de Torremilano, un alguacil que nombraba el de dicha villa y un jurado y un sotojurado
propuesto asimismo por los de aquella. El alcalde de Afora, ademads, apenas tenia
atribuciones y las escasas que poseia no siempre eran respetadas por los de Torremilano.
La tramitacion de cualquier asunto de minima importancia ocasionaba molestias y pérdidas
de tiempo y econdmicas al tener que llevarse a cabo en la villa, por lo que con frecuencia
las transgresiones a la ley quedaban impunes, ante las dificultades y demoras que la lejania
propiciaba. Incémodo resultaba también para los vecinos de Afiora que fueran las
autoridades de Torremilano las encargadas de administrar y distribuir los beneficios que
producian las dehesas comunales y de propios.

La ocasion se presentd en 1552, merced a la carta poder que el Emperador Carlos
V y su madre dofia Juana otorgaron a favor del principe don Felipe, futuro Felipe II. En
ella se le autorizaba a poder dar privilegios de hijosdalgos y a nombrar villas a los lugares

10 Archivo General de Simancas (AGS), Registro General del Sello (RGS), LEG, 148510,52. Comision
para determinar en el debate entre Torremilano y su lugar de Afora (5-10-1485).

"!'En 1487 encontramos a los lugares de Afiora y Alcaracejos metidos en pleito con Torremilano llevando
a cabo probablemente un primer intento de segregacion. Asi consta en un documento en el que los oidores
de la Audiencia de Salamanca dan facultad al Concejo de Torremilano para repartir entre sus vecinos los
veinte mil maravedies que necesitaba para proseguir dichos pleitos (AGS, RGS, LEG, 148701, 4). Las
aspiraciones de independencia de estos vecinos se hicieron realidad para los de Alcaracejos, que
obtuvieron su Titulo de Villa en 1488. En cambio, no prosperaron en aquella ocasion para los de Afiora,
al decidir la Audiencia “que el dicho lugar de la Afiora todavia estoviese por la jurisdigion de la dicha
villa de Torremilano" (AGS, RGS, LEG, 148811, 243). En 1492 los vecinos de Afiora se dirigen de
nuevo al Consejo Real para denunciar una serie de incumplimientos cometidos contra su lugar por parte
del concejo de Torremilano (AGS, RGS, LEG, 149203, 358).

"> AGS, RGS, LEG, 149206, 221.

13 J. B. Carpio Dueiias, Ob. Cit., pag. 136.



que estuvieran sujetos a otras jurisdicciones, a cambio del pago de una determinada
cantidad. Esta medida venia forzada por la necesidad que tenia la corona de recaudar
fondos urgentemente para continuar las guerras emprendidas contra el rey de Francia y
otros principes europeos "desviados de la fe en dafio universal de la cristiandad y religion",
habida cuenta de que los numerosos impuestos, servicios ordinarios y extraordinarios
establecidos no habian sido suficientes para paliar el grave déficit de la hacienda real.

En virtud de esta carta-poder, Antoén Garcia Cejudo expuso de nuevo en nombre
del concejo de Anora los perjuicios y molestias que les ocasionaba la dependencia
jurisdiccional de la villa de Torremilano. Las razones ahora parecieron suficientes a la
Corona vy, asi, el 27 de mayo de 1553 le fue concedido a Afora el Titulo de Villa, por el
cual quedaba apartada definitivamente de la jurisdiccion de aquella (pasando a depender
ahora, en plano de igualdad con respecto a las demas realengas de Los Pedroches, de la
jurisdiccion de la ciudad de Cérdoba) y era nombraba villa con el reconocimiento de todas
las prerrogativas que tal titulo suponia, a cambio del pago de 300.000 maravedies que
habria de hacerse al tesorero real Alonso de Baeza.

El Titulo concedia al pueblo la facultad de elegir y nombrar cada afio dos alcaldes,
un alguacil y un mayordomo, procuradores, guardas y los demdas oficiales que se
acostumbraban en las restantes villas de la comarca, a los cuales se les daba poder para
ejercer la justicia en todos los pleitos y causas que acaecieren en su territorio, segun los
términos establecidos para las demas villas. Se obligaba asimismo a remitir a Afora las
causas pendientes ante los alcaldes de Torremilano promovidas en los ultimos ocho meses.

El Titulo de Villa contiene, entre otros datos de interés, el primer recuento de
poblacion aislado de Afiora, pues hasta ese momento sus vecinos aparecen contados
juntamente con los de Torremilano. Segun el documento, Afiora contaba el afio de su
concesion con 160 vecinos (unos 500 habitantes), que se veran aumentados a 300 en 1571,
afio de mayor esplendor demografico del siglo XVI. Afiora acabara la centuria con 257
vecinos en 1595, siguiendo en lo demas las mismas tendencias que el resto de las villas
comarcanas.

Apenas tenemos noticias sobre la composicion social de la poblacion en esta
primera etapa de la historia local. Sabemos que entre los 106 vecinos en que se cifra la
poblacion de Afiora en 1492, habia algunos caballeros de premia y peones. También es
posible que desde finales del siglo XVI comenzaran a establecerse en Afora algunas
familias de hidalgos, puesto que en 1605 ya habitaba alli el matrimonio formado por Juan
Benitez Bejarano, procedente de una familia noble de la villa de Torremilano, y Maria de
Aguilar, relacionada con el sefiorio campifiés.

La actividad religiosa era ya fluida en esta época, contando el pueblo con una
parroquia, dedicada a San Sebastian, y dos ermitas, bajo la advocacion de San Pedro y San
Martin, a las cuales nos referiremos mas adelante. Casas-Deza afirma que los libros de
bautismos del Archivo Parroquial comenzaban en 1557 y de 1570 data el tinico caso de
Inquisicion del que tenemos noticia en Afora. Se instruyd causa contra Anton Garcia
Peinado, sacristan de Afiora, porque dijo que Dios se sirve tanto de lo bueno como de lo
malo, puesto que "Dios tiene ahi a los luteranos si no se sirviese dellos, matallos ya luego,
luego tambien se sirve Dios de lo malo como de lo bueno". Tras negar sus equivocas
afirmaciones, fue absuelto de la instancia'®.

' R. Gracia Boix, Autos de fe y causas de la Inquisicién de Cérdoba, Diputacion, Cordoba, 1983, pag. 48.

[8]



R.G 8. X1-1488 14 3

—_—

A~
L-)om? “G‘py?f‘? &®'€ ;P;_n\' fdn wée &gou
100 1) mac e (S a3 opr 3. 9D miny wol ’33&“
%;oﬁ@ar Fwjeni- @Lz‘}fg&. ZG“!«’ 8n _A_
Gfm‘ alfos ﬂ{j‘“““ Q“J“’"‘ ("f‘@ Wﬁmm
%‘“A 8 o cm’PAM me a0 Locre :) 91.‘3‘,;?
GP‘ 9&,¥1¢f~ one T&-& dh}nﬁ © aci® y .v%c ,?f..
3 ,-P m@c-ﬂ (a “‘T% Nm?ﬁ«v
-—l-wM'— ey -f..( 3‘@\-&
?ﬂ@{ 9"\“—""“ ) |~%\‘ A c.'
St (et
@.2 Sc@ -%[‘wa’ e G‘“Q
(o’\JF"“"“G wamt TOYsI $ N
cG& 9. word § @m QLL! B4 &49\((']_6
® |en~ 3""‘3" WS L"‘\"e@
=y & ¢—6\‘-~Vr‘~ perTIAIY | Sy B'TM“ }3\
@0»«6 e M e
1 30 ~ sdw (Swe ...A-w,e’
ﬂ‘o per O (oh%"&& PN
ot GER B Gt Lo EE*“" fee
e Gl 20 S et
< & @:F":MT’ . Ay &SMUN‘"
&Q C\o s. d\,. (’—‘e wa %——»Sn ~ TN
(a Ci«

s CED g &3 Premes fnin.
e . 6'? GT Qs 3 \
,__4_,‘],@ S npey 3\74.3 (.,‘fr-am\n L ) :) glr s
Uno de los documentos méas antiguos en los que se cita el nombre de Afiora (linea 7): Carta de la reina Isabel

dirigida al corregidor de Cérdoba, Francisco de Bobadilla, para que se guarden las sentencias y cartas
ejecutorias dadas sobre la exencion del lugar de Afiora de la jurisdiccion de Torremilano (1488).




Del tiempo de los Reyes Catolicos es el primer noriego ilustre del que tenemos
noticia, segin Casas-Deza. Se trata de Alonso Ruiz del Castillo, que fue Oidor de la
Audiencia y recibid recompensas de los Reyes en premio a sus servicios.

2. LA MAS JOVEN DE LAS SIETE VILLAS DE LOS PEDROCHES

Cuando Afiora obtiene su Titulo de Villa independiente, pasa a formar parte de la
mancomunidad histérica de municipios conocida como “Las Siete Villas de Los
Pedroches”. El territorio de estas villas, capitalizado por Pedroche, habia escapado al
proceso seflorializador de la época (que en la comarca se habia cristalizado con la
formacion del Condado de Santa Eufemia en 1293 y el de Belalcazar en 1445), acaso por
su despoblacion maés intensa y, desde luego, por la mayor pobreza de sus terrenos.
Pedroche y las villas que sucesivamente fueron surgiendo a su alrededor mostraron
siempre su voluntad de conservar la condicién de tierras realengas frente a los intentos
anexionistas de los sefiorios colindantes, situacion que quisieron fortalecer a través del
mantenimiento de la comunidad de términos, que persistio hasta el siglo XX, y del
aprovechamiento conjunto de su extenso patrimonio comunal.

Estas villas permanecieron siempre dependientes de la jurisdiccion de Cérdoba
(salvo un periodo de tiempo durante el cual pertenecieron al Marqués del Carpio, entre
1660 y 1747) y eran, segin el orden que se ha transmitido histéricamente: Pedroche,
Torremilano, Torrecampo, Pozoblanco, Villanueva de Cordoba, Alcaracejos y Afiora. Su
unién se basaba, como se ha dicho, en el aprovechamiento y disfrute comunal de unas
vastas propiedades: las dehesas de la Jara, Ruices, Navas del Emperador y, mas tarde, la
llamada dehesa de la Concordia.

Los asuntos relativos a la administracion de las dehesas eran tratados en reuniones
periddicas que se celebraban generalmente en la ermita de Nuestra Sefiora de Piedras
Santas de Pedroche, a las que acudian representantes de las Siete Villas elegidos por los
cabildos de cada una. Alli se realizaban también los repartos de beneficios de los productos
de las dehesas (pasto, bellota, yerbas), repartos que se efectuaban proporcionalmente en
funciéon del numero de vecinos de cada villa. El aprovechamiento de estas dehesas
combinaba de modo armoénico los usos ganaderos y agricolas.

En la etapa mas primitiva de la comunidad de tierras aparecen establecidas unas
formas de aprovechamiento beneficiosas para todos los habitantes de las villas, que tenian
libre acceso a la explotacion de las dehesas y a los aprovechamientos de pasto, bellota y
labor, ejerciendo asi los bienes comunes una especie de "funcion social""” al permitir a
muchos vecinos el acceso a una explotacion agraria y una nivelacion de las desigualdades
de la propiedad. Los labradores podian utilizar las tierras comunales para sementera "sin
pagar por ello cosa alguna"'®, atendiendo probablemente a un sorteo de parcelas como
sistema de adjudicacion de terrenos. El ganado podia pastar libremente en los periodos
autorizados y los vecinos podian proveerse de bellotas y madera, siempre que se respetara
escrupulosamente el arbolado y se cumplieran las ordenanzas establecidas.

'S Bartolomé Valle Buenestado, Geografia agraria de Los Pedroches, Diputacion provincial, Cordoba, 1985,
pag. 174.

16 Catastro de Ensenada, Interrogatorio General de Afiora, Archivo Histérico Provincial de Coérdoba
(AHPCO), libro n° 361, fol. 30v.

[10]



Con el paso del tiempo, sin embargo, la explotacion de las dehesas perdid parte de
su primitiva funcionalidad al irse restringiendo progresivamente el acceso de los vecinos a
ella a través del establecimiento de cénones de disfrute y la generalizacion de los
arrendamientos. El producto de estos arrendamientos, asi como la renta que se exigia a los
vecinos que disfrutaban las tierras, acabdé por emplearse para cubrir el déficit del
presupuesto municipal, sin que los vecinos recibieran directamente ningun beneficio. Esto
constituia, de hecho, una adscripcion de estos bienes a los propios municipales, lo que
tendra en el futuro nefastas consecuencias.

En 1836, en reunion extraordinaria de los concejos de las Siete Villas, tras discutir
sobre los inconvenientes y perjuicios que ocasionaba la comunidad de bienes entre las
villas (pleitos, gastos para su administracion y gobierno, imposibilidad de un correcto
aprovechamiento de la finca, etc.), acordaron por unanimidad, por considerarlo necesario
para el fomento de la agricultura y la prosperidad de las villas, proceder a la division
definitiva de la dehesa de la Jara. Para ello, cada villa nombraria una diputacién compuesta
por tres miembros, reunidas las cuales negociarian la forma de reparto més beneficiosa
para todas. Por parte de Aflora fueron nombrados Miguel Rafael Benitez, Jos¢ Lopez y
Antonio Ramirez, aunque este fue posteriormente sustituido por Bartolomé Madrid
Cejudo. Como criterio de valoracion de las tierras se establecio el importe de sus rentas de
yerba y bellota en los ultimos veinte afios, mientras que la cuota que cada pueblo habria de
recibir se decidi6 fijarla en relacién con el nimero de vecinos de cada villa, segiin como
tradicionalmente se venian repartiendo los beneficios. A Afora se le adjudicaron tierras
por un valor de 128.055 reales (de los 2.198.057 en que se tasé el total), en funcion de los
342 vecinos con que contaba. A la hora de adjudicar las suertes se tuvieron en cuenta la
proximidad al vecindario al que se adjudicaba, entrada libre en su porcion y continuidad en
la misma. En el reparto de las tierras, a Afiora se le adjudicaron las siguientes: la mayor
parte de la Majadilla, todo el quinto de Alvardero, todo el quinto de Cafiada de la Pila,
parte de Cafiada Buena Lena, parte de la Morra, todo el de Pefias Blancas y todo el de
Rozuelas.

Ademaés de la participacion que como miembro de las Siete Villas de los Pedroches
tenian en el aprovechamiento de las dehesas de la Jara, Ruices y Navas del Emperador en
calidad de tierras comunales, las villas de Torremilano, Alcaracejos y Aflora compartian el
disfrute de las dehesas de Pefia Alta, Arcivejos y Vera como bienes de propios, formando
una entidad administrativa a la que en la documentacion de archivo se denomina “La Tres
Villas”. Las reuniones en las que se trataba de los asuntos referidos a la administracion
conjunta de las tres dehesas (reparto de rentas, concordias, etc.) se celebraban
generalmente en la ermita de San Roque de Torremilano o en la Huerta de Moya,
situada en el término comun. Desde antiguo, y a fin de evitar los frecuentes litigios que
provocaba la administracion conjunta, las tres villas acordaron el reparto temporal,
renovado periddicamente, de tales propiedades, correspondiendo a Afiora el uso y
disfrute de la Dehesa de la Vera, la misma que se le adjudico en propiedad exclusiva
tras la division definitiva del condominio a principios del siglo XIX.

El Libro de Haciendas Seglares del Catastro de Ensenada de 1753 ofrece la
siguiente descripcion de la dehesa de la Vera:

"disttante de la poblazion un quartto de legua (...) consistte en settezienttas y

settentta (770) fanegas pobladas de enzinar, todas produzen pastto: las seiszienttas
nobentta y quattro (694) ttienen el aprovechamientto del enzinar y pasttos de

[11]



primera calidad, las cinquentta y quattro (54) lo ttienen de dicho pastto y enzinas
de segunda y las veynte y dos (22) restantes lo ttienen de dicho enzinar asimismo
de segunda y pastto de tterzera (...) y confrontta a levantte con el sittio que llaman
la Moralexa, a ponientte con el sittio de Cafiada Redonda, al nortte con el arroyo de
Guadarramilla y hoja del Pozo Nuevo, y al sur con ttierra llamada de los Jarales".

Bajo la consideracion de bienes de propios, las dehesas constituian la mas
importante fuente de ingresos municipales. El aprovechamiento no se realizaria ya de
forma directa por parte de los vecinos, sino que el concejo, en subasta abierta, arrendaba
los productos (yerba, pastos, bellota) al mejor postor, invirtiendo después las rentas en
bienes y servicios publicos. Cuando las tres villas gozaban y administraban de forma
comun las tres dehesas, los ingresos obtenidos se repartian anualmente entre ellas en razon
de sus vecindades. Cuando cada villa, merced a los convenios que se establecian entre las
tres, poseia de forma exclusiva una dehesa, se beneficiaba tan solo de la renta que su
explotacion proporcionaba. La subasta de las ventas de yerbas y bellota tenia que hacerse
siempre ante el escribano del concejo de Torremilano, que registraria las escrituras del
convenio a favor de la villa a la que perteneciera el fruto de la dehesa vendida. Estas
operaciones solian hacerse alternativamente en las ermitas de San Roque (Torremilano), la
Magdalena (Alcaracejos) y Virgen de la Pefia (Afiora). El pliego de condiciones de
arrendamiento, ademas de otras consideraciones, exigia una escrupulosa proteccion del
encinar, castigdndose severamente cualquier negligencia en este sentido.

3. AGRICULTURA, GANADERIA Y TEXTILES

El crecimiento demografico que experimento la comarca durante el siglo XVI tuvo
como consecuencia inmediata inevitable un aumento en la roturacion de las tierras y en la
extension de los cultivos, con una destruccion consecuente del bosque mediterraneo que
probablemente cubria estas tierras, recreado a consecuencia del despoblamiento general
que sufrieron Los Pedroches tras la reconquista cristiana.

Un requerimiento del cabildo de jurados de la ciudad de Cérdoba, fechado en julio
de 1538, muestra la necesidad urgente que sentian los vecinos de Los Pedroches por
ampliar sus superficies cultivables, que ya no eran suficientes para alimentar a su crecida
poblacion:

"Lope Gutierrez de Torreblanca y Gogalo de Hoges, jurados, y Juan de Heredia y
Diego de Pisa, jurados, dixeron que porque los pueblos de Pedroche, que son
Villapedroche e Torremilano e Torrecampo, no pueden vivir syn tierras donde
labrar porque cuando la hordenanga se hico estos pueblos eran muy pequefios e
agora son muy grandes, que suplica a su sefioria e si es negesario les requieren, que
den ligencia para que los veginos dellas e de la Sierra puedan hager rogas e
sembrallas para que puedan tener pan donde coman los veginos de los pueblos,
porque de otra manera los pueblos se despoblaran e se yran a tierras de
sefiorio..."."”

17 José Ignacio Fortea Pérez, Cérdoba en el siglo XVI. Las bases demogréficas y econémicas de una
expansion urbana, Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Cérdoba, Cordoba ,1981, pag. 135.

[12]



De hecho, desde muchos afios atras, la produccién agricola de la comarca era
sumamente pobre. En septiembre de 1502 el Corregidor de Cordoba, Diego Lopez
Davalos, realiz6 un recuento de beneficiarios de renta cerealera, pudiendo observar que en
ningiin pueblo de Los Pedroches se disponia de cereal sobrante después de atender al
consumo familiar y a la reserva para la siembra siguiente'®. Si parece, en cambio, que la
comarca era autosuficiente e incluso rica en otras producciones diversas, como productos
derivados de la ganaderia, especialmente lanar, colmenares, vinas, dehesas, etc. Asi, la
renta de los diezmos del vino correspondiente a Pedroche y su término era la segunda mas
alta tras la de la ciudad de Cordoba en 1478.

En defensa de estas producciones agro-ganaderas, en 1576 Antonio de Villalobos,
en nombre del concejo de Afiora, acudi6 al Consejo Real protestando ante la actitud de
algunos miembros de La Mesta que, estando establecidos en las Siete Villas con sus
ganados, "destruyan las dehesas, baldios y bedados, panes e vifias, cortavan y talavan en
los montes e hazian otros muchos dafos", excusandose de pagar los desperfectos
amparandose en los privilegios de la Mesta. Atendiendo estas quejas, el rey Felipe II
mando dar una Real Carta, fechada en Madrid a 18 de septiembre de 1576, en la que
ordena

"que si los ganados de los hermanos del conzejo de la mesta que fueren vecinos en
esa dicha villa y su comarca hizieren algunos dafios en los panes e vifias y dehesas
y otras heredades de los vezinos della estando de asiento e gozando de las
vezindades e no yendo de paso los podais prender e penar e compeler e apremiar a
los dichos que fueren tales hermanos de mesta e paguen las penas de las
hordenanzas que hesa dicha villa tiene o tuviere por nos confirmadas segun e como
se haze e acostumbra hacer con los otros vecinos de esa dicha villa que no son
hermanos del dicho conzexo de mesta""’

Pero la actividad econémica mas importante de Los Pedroches durante el siglo
XVI lo constituye la industria textil, hasta el punto de poder considerar a esta comarca el
nucleo artesanal sobre el que se apoyaba este sector en la provincia de Cérdoba. Su
produccion conocida, que era enviada casi por completo a Cordoba para recibir los tratos
finales y ser puesta a la venta, supuso un 56% del total comercializado en la ciudad en el
periodo 1590-95%°.

En efecto, la primitiva ocupacion ganadera de Los Pedroches habia evolucionado
hacia la actividad artesanal para alcanzar en ella unos niveles de extraordinaria
especializacion. Los pueblos vivian mayoritariamente de la labor de los telares, cuya
produccion superaba con mucho las necesidades de consumo locales y comarcales.
Pedroche declara en 1508 que "la casa mas util y provechosa y mas pringipal de la
vivienda de los vesynos e moradores desta villa es el ofigio que tienen de hager pafios por
donde esta villa ha sido y es mas aumentada"*'. Por su parte, Torremilano, y con ella su
todavia aldea Afora, sefiala en 1500 que la actividad textil era practicamente la tnica
ocupacion que existia en el lugar.

'8 Miguel Angel Ladero Quesada, "Produccién y renta cerealeras en el reino de Cordoba a finales del
siglo XV", en Actas del | Congreso de Historia de Andalucia. Historia Medieval, Cérdoba, 1978, tomo 1,
pags. 375-396.

19 AHMA, reg. 449, leg. 38, expediente del siglo X V1.

2 I 1. Fortea Pérez, Ob. cit., pag. 392.

2! Ibidem, pag. 282.



Los telares de la comarca se abastecian fundamentalmente, si no exclusivamente,
de las lanas de los ganados de su propia zona, al parecer de gran calidad. Asi lo demuestra
al menos una provision real de Felipe II, librada en 1571 a pedimento de la Siete Villas, al
seflalar que

"esas dichas villas thenian por trato y principal grangeria y caudal de labrar lanas
finas de las ovejas que se criavan en los terminos de esas dichas villas y sus
comarcanas y la lana que dellas procedia la gastavan y labravan todos los vezinos
en hazer pafios veintiquatrenos los quales serian muy finos o perfectos por ser
hechos y obrados de la dicha lana tan fina y buena"*.

El producto mas caracteristico de los pequenos talleres domésticos, unidad basica
de produccion de la paieria local, eran los pafos veinticuatrenos, que se fabricaban con la
mejor lana, mientras que frisas, cordellates y bayetas se componian con las partes menos
finas del vellon. Articulos, en cualquier caso, de gran calidad. Los pafios en jerga de Los
Pedroches, una vez tejidos, eran enviados a Cordoba a través de mercaderes urbanos para
ser bataneados y tefiidos y proceder a su posterior venta.

4. EL MARQUESADO DEL CARPIO

La delicada situacion de la hacienda real en la época de Felipe IV trae consigo una
serie de enajenaciones territoriales que afectan de lleno a la demarcacion sometida a la
jurisdiccién de Coérdoba, a pesar de los esfuerzos del cabildo de la capital por evitar la
progresiva disminucion de su término. Los primeros casos de poblaciones que pasan a la
jurisdiccion seflorial corresponden a localidades de las riberas del Guadalquivir y la
Campifia, pero pronto llegan también al norte de la provincia. En 1633, por ejemplo, don
Melchor Fernandez Carreras, arcediano de Pedroche y canénigo de Cérdoba, compra la
aldea de Villaralto, que dependia de Torremilano, merced a una facultad real dada al
Consejo de Hacienda para vender 12.000 vasallos de cualquier lugar del reino™.

En 1659, en recompensa por notables servicios prestados a la corona, Felipe IV
concedid a su primer ministro, don Luis Méndez de Haro y Guzman, sexto Marqués del
Carpio y sobrino del famoso Conde-Duque de Olivares, la merced de dos mil vasallos en
lugares de Andalucia, haciendo uso de una Real Cédula de 1639. El Marqués del Carpio
escogio las Siete Villas de Los Pedroches, de la jurisdiccion de Cordoba, con la condicion
de pagar el exceso de vasallos que mostrara el recuento. Los vecinos de las Siete Villas
resultaron ser 3.649, pagando los 1.649 que sobrepasaban la donacion real a razon de
16.000 maravedies de plata por cada uno, tal como estaba establecido para Andalucia.
Hubo de abonar ademas los oficios de permision y tolerancia, ascendiendo el pago total a
49.892.250 maravedies de vellon™*.

El 14 de abril de 1660 se otorgé en Madrid la escritura de asiento de la venta de los
1.649 vasallos y de las siete villas a favor de don Luis Méndez de Haro y sus herederos y
sucesores "para ahora siempre jamas con la jurisdiccion que les corresponde civil y

2 Real Provision sobre lanas para el obraje de pafios, dada en Madrid a 14 de julio de 1571. AHMA, reg.
4438, leg. 38, expediente siglo XVI.

2 Casas-Deza, Ob. cit., pags. 408-409.

2 Esteban Mérquez Triguero, Sefiorio y estado de las Siete Villas de Los Pedroches, Cordoba, 1991, pag. 59.

[14]



criminal alta, baja, meromisto imperio, sefiorio, vasallaje y jurisdiccion anejas y
pertenecientes en cualquier manera a ella desde la hoja del monte hasta la piedra del rio y
desde la piedra del rio hasta la hoja del monte">. El 25 de abril de 1660 Felipe IV ratifico
el asiento de esta venta. El Seflorio de las Siete Villas durd hasta 1747, afio en que
Fernando VI acept6 la retroventa que la Casa de Alba hizo a la Corona.

Para la administracion del Marquesado, el Sefior del Carpio nombraba, por
periodos variables de dos a cinco afios, a un gobernador para que cuidara directamente del
gobierno politico y de la administracion de justicia de las Siete Villas. El primer
gobernador fue el licenciado don Juan Alonso de Berruga, que percibia un salario anual de
600 ducados, pagado proporcionalmente por las villas en razén del nimero de habitantes
de cada una con cargo a los beneficios resultantes de los aprovechamientos de la dehesa de
la Jara. El gobernador, por su parte, nombraba un teniente de gobernador en cada villa, que
actuaba como delegado suyo en la administracion local ("para que en mis ausencias y
enfermedades use y exerza el dicho ofizio conoziendo en todas las causas asi ziviles como
criminales", segiin se dice en los nombramientos).

Durante los afios de Sefiorio, los gobernadores, que tuvieron residencia en
Torremilano hasta 1672 y en Pozoblanco a partir de esa fecha, solian dictar 6rdenes y autos
de buen gobierno para "la conservacion de la paz y quietud de sus vecinos y prevenir
algunas cosas que con especialidad se deben observar y guardar". Estos autos, que eran
pregonados en la plaza principal de cada villa, se referian a los aspectos mas diversos de la
vida comunitaria: moral ("que ninguna persona diga blasfemias", "que ninguna persona
este amancebada, ni sea alcahuete, ni hechicero", "que nadie juegue naipes, dados ni otros
juegos antes de Misa Mayor"), orden publico ("que ninguno saque la espada contra otro",
"que ninguno tenga ni traiga armas de las prohibidas por leyes", "que ninguna persona
ande disfrazado ni en avito que no le convenga"), cumplimiento de leyes de rango superior
("que se observe la pragmatica de Su Mag. tocante a la reformacion de lutos"), control
comercial ("que todas las personas que trataren con peso y medida las tengan ajustadas con
las del fiel almotacen") y agrario ("que ninguno haga talas ni cortes de los montes en
contravencion de las leyes de estos reinos", "que ninguno haga veredas, ni caminos
nuevos, atravesando heredades"), etc.

Para la administracion de cada villa se designaba anualmente una serie de oficios
(dos alcaldes ordinarios, uno por el estado noble y otro por el estado llano, dos regidores,
dos alcaldes de la Hermandad, un alguacil mayor de la Hermandad, un Mayordomo del
Concejo, un procurador y un padre de menores), que, al menos en Afiora, fueron siempre
nombrados por los sefiores de las Siete Villas a propuesta de los gobernadores. Los
miembros del concejo se reunian, generalmente a cabildo abierto, en las casas del
ayuntamiento sin periodicidad fija, cuando el tratamiento de los asuntos lo requeria. El
llamamiento se hacia "a son de campana tafiida", segun costumbre inmemorial de la villa,
y en dichas reuniones se resolvian y discutian multiples asuntos "tocantes al bien comun".

Durante los afios que pertenecieron a los Marqueses del Carpio las Siete Villas de
Los Pedroches vivieron en una situacion de extrema pobreza. No hay que atribuir esta
circunstancia directamente al hecho de su vinculacion sefiorial, sino que se trata de una
consecuencia del desolador panorama que presenta la economia cordobesa en el siglo
XVII. La crisis de la industrial textil, sector artesanal prioritario en Los Pedroches, el

* E. Mérquez Triguero, en Sefiorio y estado..., pags. 60-68, reproduce integra la escritura de venta de las
Siete Villas.

[15]



agobiante aumento de la presion fiscal, un proceso inflacionista que trae consigo un
notable aumento de precios, las epidemias, plagas y malas cosechas del siglo, constituyen
un rosario de factores que justifican el calamitoso panorama que se nos presenta.

Por un lado, las villas debian atender a una larga lista de cargas fiscales de diversa
procedencia, tanto las propias de su posesion por el Marqués (penas de camara, gastos de
justicia, jurisdiccion civil y criminal, sefiorio y vasallaje), como las contribuciones
habituales a la hacienda real, incrementadas ahora por la debilidad del tesoro publico y las
continuas guerras con FEuropa (alcabalas, servicio real ordinario, servicio real
extraordinario, donativos, impuesto de cientos, de millones, etc.). A todo ello se afiadian
las derivadas de la composicion de milicias y asistencia a los reales ejércitos, los cuales,
ademas, con frecuencia en sus desplazamientos se instalaban en estas villas aprovechando
su estratégica ubicacion en el camino real de Andalucia a la Corte. Todo ello provoco que
muchos vecinos quedaran arruinados y los municipios endeudados e imposibilitados para
hacer frente a sus obligaciones con la hacienda real.

Las actas de los cabildos de la villa de Afora nos reflejan claramente cual era el
estado econdomico y social de la época. Ante la imposibilidad de satisfacer las abultadas
cantidades que se solicitaban para el pago de tales cargas el concejo recurre a diversas
ayudas. La mas frecuente es la venta de las yerbas y bellota de la dehesa de la Vera, asi
como el "rompimiento" (roturacion y siembra) de determinadas parcelas de la misma:

"fue acordado que se venda un pedago de la dehesa de la bera para ayudar a pagar
algunas contribugiones reales y alibiar a los veg¢inos en alguna cosa" (cabildo de
23-X-1680); "es conbeniente el que las dehesas de Pefia Alta, Vera y Arcibejo se
benda su fruto por este presente afio respecto de estar esta villa mui empenada con
los tiempos tan calamitosos y los vezinos mui pobres y atrasadas sus cobrangas y
para que lo que le tocare a esta villa sirba de alibio a los vezinos, pagando de ello a
su Magestad" (cabildo de 23-IX-1638); "se acordd y determind que se determine
romper la dehesa de la vera por un afio cobrando por cada fanega de las que se
rompan, en la parte i sitio que mas conbenga, onze reales de vellon (...) para salir
del ahogo en que se halla la villa i sus vecinos" (cabildo de 28-11-1736)*.

También se acudia a la venta de los frutos de otras tierras de los propios de la villa:

"trataron y confirieron sobre si conbiene o no el que se vendan los frutos de yerba y
pampana de las bifias de los pagos del Salobrar, Pefia del Cuerbo, huerta Bieja,
Pago de Isabel Diaz, Guadarramilla y Casas, propios de los vecinos desta villa para
pagar el donatibo boluntario conque esta villa sirbe a su magestad para ayuda a la
gerra contra Frangia por estar esta villa y sus veginos muy pobres y negesitados"
(cabildo de 21-X-1674).

% AHMA, Libros de actas del cabildo, legs. 4-7. Los testimonios podrian multiplicarse.

[16]



Portada con arrabay angulo conopial en calle Concepcion

La colaboracion de la villa con los Reales Ejércitos no se limitaba a las cargas
econdmicas relacionadas con los mismos, sino que exigia ademas la aportacion de sus
hombres. El procedimiento habitual para alistar era por via de repartimiento. A Cérdoba
llegaban las ordenes del Consejo Real o de la Secretaria de Guerra para que las
poblaciones de su reino aportasen un determinado numero de soldados, que les era
asignado de acuerdo con su vecindario. Las justicias locales, por su parte, gestionaban el
alistamiento de los soldados que se pedian. En un principio se intentaba cubrir su niimero
con voluntarios, pero este método raramente conseguia los resultados apetecidos. Entonces
se recurria al sorteo entre los mozos solteros que cumplian las condiciones exigidas de
edad y constitucion fisica, siendo el azar el que designaba a los futuros soldados. Dos
ejemplos de reclutamiento en Afiora nos informan sobre diversos aspectos de la situacion
socio-econdmica de la villa.

En 1676, con motivo de haberse ordenado una leva de 600 infantes en el reino de
Cordoba, se manda orden a las villas para que acudan a servir con los soldados que
pudiesen hallar voluntarios, vagabundos y sin ocupacion, presos por delitos leves o que
hubiesen recibido paga de su majestad en alguna ocasion. Tras numerosas diligencias, el
concejo de la villa de Afiora hubo de concluir que

"no se han podido hallar (soldados) y hombres bagamundos y mal entretenidos por
ser esta villa corta y de mui poca begindad y sus vezinos muy pobres son todos
trabajadores y bien entretenidos y cargados de obligaciones por cuia causa no an



preso persona alguna ni les consta que aiga soldado que aia recibido paga de su
Magestad"?’.

Finalmente, se decidié pagar a dos mercenarios de Cérdoba, repartiendo el costo
entre todos los vecinos.

En 1730, por su parte, una real ordenanza resuelve que se levanten por quintas
4.806 hombres para recluta y aumento de los Regimientos de Infanteria Espailola, de cuyo
numero correspondieron 243 al reino de Coérdoba y dos a la villa de Afora. El concejo
local, sin embargo, encontr6 dificultades para designar a los dos soldados, pues de los 21
mozos existentes entre 18 y 40 afios no habia en la villa "mas que tres mozos que no
fuesen pastores, de los quales dos eran hermanos hijos de una viuda"*®. Tanto los hijos de
viuda pobres que hubieran de trabajar en su propio sustento como los pastores de ganado
lanar de la Cabafia Real (por servir estos, indirectamente, a la fabricacion de pafios para el
vestuario de las tropas reales) estaban exentos de la actividad militar.

Por otra parte, la penosa situacion de la comarca se vio agravada a lo largo del siglo
XVII por una larga serie de epidemias y malas cosechas provocadas sucesivamente por
sequias, excesos de lluvias y plagas de langosta. Asi, en 1670 el concejo de Afiora acuerda
una vez mas la venta de los frutos de yerba y bellota de las dehesas de propios para paliar
en lo posible la situacion provocada por la mala cosecha debida a "la plaga de langosta que
Dios nuestro Sefior fue serbido de enbiarnos sobre los sembrados"*’. En 1678 los efectos
de la mala cosecha provocada por excesos de lluvia se intentan paliar con el rejparto a los
labradores de una fanega de trigo del posito municipal por cada yunta de labor™, y al afio
siguiente dos fanegas por yunta, con la condiciéon de que se devolvieran el dia de Santa
Marta del afio siguiente®'. Una plaga de gorriones afecté a los campos en 1671, ante lo que
el cabildo acordd que se efectuara un calculo para que "cada vezino mate los que le fueren
repartidos y los entregue a la persona nombrada”, la cual "les a de quitar las cabezas y
quedarse con ellas para dar cuenta cuando se le pida". Por cada gorrion de los asignados
que no se entregara habria de pagarse una multa de seis maravedies®”. Por lo que se refiere
a las epidemias de peste del siglo X VII, no hay evidencias de que ninguna de ellas atacara
a Afora, a pesar de lo cual en 1682 se tomaron las medidas preventivas habituales,
consistentes en cercar la poblacion, tapiando las bocacalles, y dejar abierta tan solo una o
dos puertas, como modo de controlar el acceso a la villa:

"y asimismo acordaron que para la mejor custodia y seguridad de esta dicha villa se
cierre la puerta de ella a las diez de la noche y la llave se entregue a una persona de
las de dicha diputacion y que no se abra hasta que sea de dia"*’

La actividad economica de la villa de Afiora seguia basandose fundamentalmente
en la ganaderia y en la industria textil. La clase de ganado predominante es el lanar y
cabrio, seguido del de cerda y vacuno™. La propiedad pecuaria estd muy concentrada:

7 Idem, fol. 62.

2 AHMA, reg. 49, leg. 5, expte. 1. Cabildo de 15 de diciembre de 1730.

2 AHMA, reg. 48, leg. 4, expte. 25, fol. 27. Cabildo de 29 de septiembre de 1670.

3% {dem, fol. 89. Cabildo de 3 de octubre de 1678.

31 {dem, fol. 96. Cabildo de 18 de octubre de 1679.

2 AHMA, reg. 47, leg. 4, expte. 24, fol. 119. Cabildo de 22 de marzo de 1671.

33 AHMA, reg. 48, leg. 4, expte. 25, fol. 124. Cabildo de 19 de junio de 1682.

José Manuel de Bernardo Ares, "Aproximacion al estudio de la ganaderia cordobesa en 1723", en Actas
del I Congreso de Historia de Andalucia. Andalucia Moderna (Siglo XVIII), tomo I, pags. 73-91. La

(18]



pocos propietarios (tan solo 27) con muchas cabezas de ganado (casi todos poseian mas de
cien cada uno). Clanes familiares poderosos contribuyen a mantener dicha concentracion
de riqueza pecuaria (los Benitez y los Cejudo, por ejemplo, poseen entre cuatro personas
2.220 cabezas de ganado). Los eclesiasticos que se mencionan, por su parte, tienen una
considerable riqueza, si se les compara con el resto de los propietarios. Asi, don Antonio
Cejudo y Benitez, rector y cura de la iglesia parroquial, era duefio de 830 cabezas de
ganado lanar y cabrio, 20 de cerda y 12 de vacuno; don Bartolomé Sanchez del Olmo,
vicario de la iglesia de Afiora, es el mas rico de los propietarios, con un rebafio formado
por 1.220 cabezas de ganado lanar y cabrio, 100 de cerda y 30 de vacuno. La
preponderancia del ganado lanar sobre cualquier otro es comprensible teniendo en cuenta
la dedicacion de la comarca a la fabricacion textil. Es cierto que la produccion habia
descendido con respecto a épocas pasadas, pero todavia sigue siendo la principal
ocupacion artesanal de las villas.

Por lo que se refiere al panorama cultural de la época, pocos datos hay que nos
permitan siquiera una aproximacion somera. La situacion econdémico-social apuntada
anteriormente puede hacernos pensar facilmente que este seria desolador, a pesar de que
comienzan a manifestarse algunos indicios de preocupacion intelectual. Asi, en 1678 el
cabildo contrata, al parecer por primera vez, a un maestro para la villa, pues hasta ese
momento quienes deseaban educar a sus hijos debian enviarlos a otros lugares,
especialmente a Torremilano, " a donde los gastos son maiores". Se le adjudica un sueldo
de 250 reales al afio, ademas de proporcionarsele vivienda y exencion de impuestos y
contribuciones””. Probablemente la figura de un maestro fijo en la villa se mantuvo
ininterrumpidamente a partir de entonces, pues el Catastro de Ensenada certifica también
su presencia en Afiora en 1753.

Asimismo, hay una timida, pero significativa, presencia de colegiales procedentes
de Anora en el Seminario de San Pelagio de Cordoba, centro erigido en 1583 y orientado a
la formacion de futuros sacerdotes. Durante el siglo XVII ingresaron cinco escolares de
Afiora, mientras que de Torremilano, por ejemplo, solo lo hicieron dos*®. Probablemente la
tendencia sigui6 en alza, pues en 1753 nos encontramos con un colegial en San Pelagio y
dos "estudiantes de filosofia", probablemente en el Colegio de la Asuncion de Cordoba,
erigido en los afios setenta del siglo XVI y controlado ahora por los jesuitas.

Por su parte, hemos de presumir un denso ambiente religioso durante esta época en
las Siete Villas. Asi se puede deducir, por ejemplo, de los autos de buen gobierno de los
corregidores. El de 1707 contiene en su primer articulo

"Que ninguna persona, de cualquier estado y calidad que sea, diga blasfemias del
nombre de Dios Ntro. Sefior ni de la Virgen, su Madre y Sefiora; ni de los Santos ni
cosa Sagrada, ni juren el nombre de Dios ni de los Santos, pena de cortarle la
lengua y perdimento de la mitad de sus bienes".

No menos eficaces a la hora de despertar y mantener el fervor religioso serian las
predicaciones desde el pulpito, que adquirian especial relevancia en las épocas de

documentacion que estudia procede del Archivo Municipal de Cordoba (AMCO), seccion 6% leg. 7, cuaderno
25.

33 AHMA, reg. 48, leg. 4, expte. 25, fol. 84. Cabildo de 1 de mayo de 1678.

3% Juan Aranda Doncel, La época moderna (1517-1808), tomo 3 de Historia de Cérdoba, Cordoba, 1984,
pag. 175.

[19]



cuaresma y adviento. En numerosas ocasiones el ayuntamiento sufraga los gastos
ocasionados con motivo de la estancia en la villa de un predicador forastero, para evitar un
desigual pago por parte de los vecinos. El pago al predicador, en especies, solia proceder,
por via de limosna, de los vecinos que poseian ganado una vez terminadas las labores de
esquilo. Esta costumbre tenia un doble inconveniente: que, a veces, después de haber
terminado su predicacion cuaresmal, el clérigo tenia que esperar mas de un mes "a que se
acaben los desquiles para pedir la limosna de la lana"; por otro, se producia una
discriminacion entre los vecinos en tanto que la aportacion provenia tan solo de los
ganaderos "y otros vecinos con mayores caudales no dan cosa alguna". El concejo intentd
atajar esta situacion y, asi, en 1677, por ejemplo, dispuso que de los fondos municipales se
pagasen 300 reales al predicador de la Pascua de Resurreccion que solia venir cada afio
desde Cordoba®’.

La pertenencia de las villas al Marqués del Carpio provoco, por su parte, algunos
conflictos de competencias entre este y las autoridades eclesiasticas, como el pleito
mantenido sobre si se debian quitar o no las sillas que los gobernadores tenian en las
iglesias o sobre la posesion de los bienes mostrencos de cada villa. Uno de los
acontecimientos religiosos mas importantes del periodo seforial fue, sin embargo, el
Sinodo celebrado en Cérdoba del 18 al 22 de junio de 1662, siendo obispo Francisco de
Alarcon. A ¢l acudieron los vicarios, rectores y curas de todas las villas y en su transcurso
se redactaron las constituciones eclesiasticas para la administracion de la didcesis de
Cordoba. Las Siete Villas pertenecian al arcedianato de Pedroche, regido entonces por
Francisco de Pedrajas.

5. UNA FOTO F1IJA: ANORA A MEDIADOS DEL SIGLO XVIII

A mediados del siglo XVIII, por orden del rey Fernando VIa propuesta de su
ministro el Marqués de la Ensenada, se realizo en todos los pueblos de la Corona de
Castilla una minuciosa averiguacion a gran escala de sus habitantes, propiedades
territoriales, edificios, ganados, oficios, rentas y de las caracteristicas geograficas de cada
poblacion, conformando todo ello un documento fiscal y estadistico de extraordinario valor
historico, al que se conoce como Catastro de Ensenada. El ejemplar correspondiente a
Afora se compone de cuatro libros: el Interrogatorio general, el de Familias Seglares, el de
Haciendas Eclesiasticas y el de Haciendas Seglares (en dos tomos), fechados en 1753,
cuyo analisis nos proporciona una vision detallada de la economia y sociedad en la Afiora
de la época.

Un recuento nominal del Libro de Familias Seglares del Catastro de Ensenada’®
nos da un total exacto de 283 vecinos como componentes de la poblacion de Afiora en
1753, sin incluir los eclesiasticos™. Estos 283 vecinos representan una poblacién seglar

37 AHMA, reg. 48, leg. 4, expte. 25, fol. 75. Cabildo de 19 de abril de 1677.

¥ Del Catastro del Marqués de Ensenada, fuente fundamental de este apartado, se conservan en el AHMA
tres libros: el de Familias Seglares (reg. 214, leg. 21, expte. 1), el de Haciendas Eclesiasticas (reg. 215, leg.
21, expte. 2) y el de Haciendas Seglares, en dos tomos (reg. 216, leg. 21, expte. 3 y reg. 217, leg. 21 bis,
expte. 1). El Interrogatorio General se conserva en el AHPCO (libro n° 361).

3% Aunque la respuesta a la pregunta 21° del Interrogatorio General afirma que "la poblacién se compone de
doszienttos settenta vezinos poco mas o menos ynclusos los eclesiastticos” y en varias ocasiones en el Libro
de Haciendas Seglares se habla de "los ttrezienttos vezinos de que goza la villa".

[20]



total de 944 habitantes, correspondiendo por tanto a cada familia una media de 3,3
miembros. De este nimero, 469 son hombres y 475 mujeres. La poblacion total de Afiora,
incluyendo el estamento eclesiastico, es de 948 habitantes.

Estas cifras manifiestan un fuerte crecimiento demografico de la villa con respecto
al censo de 1713 (Vecindario General de Espafia), afio en el que el nimero de vecinos
cabezas de familia era de 178 (unos 587 habitantes). La poblacion seguird aumentando
hasta llegar a 961 habitantes en 1781, pero en 1787 estos descenderan ligeramente,
situdndose su numero en 925

El Catastro de Ensenada solo sefiala la profesion de los varones cabeza de familia e
hijos mayores, sin que aparezca ninguna indicacion sobre la ocupacion de las mujeres.
Partiendo de esta limitacion, consideraremos que la cifra de poblacion activa comprende a
293 personas (varones casados, viudos, solteros cabezas de familia e hijos mayores), lo que
supone un 31% de la total (sin contar, a estos efectos, la poblacion eclesidstica).

Del andlisis de las profesiones que se citan se aprecia claramente el predominio de
la actividad agropecuaria sobre cualquier otra ocupacion. Sin incluir algunos oficios
relacionados con el sector, mas del 85% de la poblacion activa masculina dedicaba su
actividad al campo, lo que confirma que se trata del medio primario de subsistencia. El
grupo mas numeroso del sector es el de ganaderos, con 101, de los cuales al menos 56 se
dedican al ganado lanar.

En cuanto a la dependencia laboral de los trabajadores agropecuarios, solo un 31%
de los labradores eran sirvientes frente a un 69% que trabajan por su cuenta. La proporcion
es inversa en lo que a ganaderos se refiere, con un 61'S % de asalariados y un 38'5 % de
autéonomos. A los jornaleros, que constituyen mas del 27% de la poblacién activa, no se les
atribuye especializacion alguna.

Al sector textil, que tanta importancia tuvo en este pueblo, como en las demas
villas de Los Pedroches, durante el siglo XVI, solo se dedica ahora el 3'75 % de la
poblacion activa, incluyendo cuatro sastres. La cifra, sin embargo, puede resultar engafiosa
al no indicar el Catastro la ocupacion de las mujeres, las cuales, segiin Casas-Deza, se
ocupaban mayoritariamente en esta actividad a mediados del siglo XIX. Hay que recordar
que la unidad bésica de produccién eran los pequeiios talleres domésticos, en los cuales
con frecuencia trabajaria toda la familia.

Del resto de las profesiones cabe destacar la presencia de tan solo un maestro de
primeras letras (que también ejercia de barbero), a pesar de los alrededor de 300 menores
que habia en el pueblo. Ello puede hablarnos del nivel educativo de la poblacion en
general, no obstante de la presencia también de dos "estudiantes de filosofia" y un colegial.

Por lo que a clases sociales se refiere, solo hay en el pueblo una familia de
hidalgos, la de dofa Isabel Fernandez de Lama®'. Era viuda de Miguel Ignacio Velarde

40" Bartolomé Valle Buenestado, "Notas sobre la evolucion demogréfica de la comarca de Los Pedroches
(1530-1857)", en Actas del I Congreso de Historia de Andalucia. Andalucia Moderna (siglo XVIII), tomo II,
Cordoba, 1978, pags. 289-303.

4 Isabel Fernandez de Lama pertenecia a una familia muy influyente en Afiora. Su padre, Miguel
Gonzalez Bermejo, habia sido teniente de gobernador del Marqués del Carpio en 1699-1700, su hermano
Bartolomé Sanz de Lama fue presbitero vicario de la iglesia parroquial y duefio de una cuantiosa heredad,

[21]



Tello, natural de Torremilano y perteneciente a una familia de caballeros hijosdalgos
notorios asentados en aquella localidad desde hacia varias generaciones*, que habia fijado
su residencia en Afora hacia 1709, al casarse con dofa Isabel®. Un hijo de ambos,
Bernabé Velarde Tello, fue colegial en el mayor de Cuenca y catedratico de canones en la
Universidad de Salamanca desde 1756 hasta 1772. Después fue canénigo de la Santa
Iglesia de Cérdoba, donde muri6 en 1778*,

Los Velarde construyeron la casa seflorial sita en la calle Concepcion, 36, que
termind dando nombre a la plaza en la que se encuentra y que representa una singularidad
patrimonial en el conjunto urbano de la localidad. La casa, con planta baja y encamarado,
ocupaba en su origen quizas toda la manzana de viviendas en la que hoy se encuadra, pero
a mediados del siglo XVIII aparece ya dividida. Habiendo sido fragmentada y muy
modificada a lo largo de los siglos, como consecuencia de repartos de herencias o ventas
parciales, resulta imposible determinar en la actualidad qué estructura presentaria en su
época de esplendor, aunque es facil imaginarla similar a otras casas sefioriales semejantes
de Dos Torres o Pedroche. EI Libro de Familias Seglares del Catastro de Ensenada®
describe la propiedad como “casa en la calle de la Concepcion con cuarto bajo y
encaramado y quince varas de frente [unos doce metros y medio] y doce de fondo [unos
diez metros] arrendada anualmente en 66 reales de vellon y confronta por una parte con
don Bartolomé de Lama, presbitero, y por la otra con Bartolom¢, Sebastiana y Maria
Blanco, menores™. Es probable que las casas de estos dos linderos formaran en su origen
una sola unidad con la hoy llamada casa de los Velarde, segiin denuncia la alineacion y
ciertos elementos constructivos que se mantienen.

El elemento artistico mas valioso de la vivienda (y el tnico original que se
conserva) es su fachada, que presenta una portada de granito compuesta por ciclopeas
jambas y dintel lisos, rematados por un frontén partido con pindculos. De entre las alas del
fronton surge un cuadro a modo de ventana, que quizas cobijase en su dia el escudo de

su tio Fray Juan de San Bernardo ocupé el cargo de Provincial de la Orden de San Francisco en Granada
y su tio Fray Bartolomé Bejarano fue definidor y custodio en la Provincia de los Angeles. El Libro de
Familias Seglares del Catastro de Ensenada se refiere a ella como “hidalga, de edad de sesenta y cuatro afios,
viuda, tiene tres hijos de mayor edad y dos hijas”.

42 Juan Andrés Molinero Merchéan, Torremilano y Torrefranca. Hidalguia y heraldica, Pozoblanco, 1997,
pags. 89 ss.

* No es, sin embargo, el primer Velarde que se trasladé a Afiora procedente de Torremilano. Con
anterioridad lo hizo su hermana Maria Velarde Tello, que casé con el noriego Juan Hidalgo Bermejo, de
cuyo matrimonio nacié en 1703 Miguel Antonio Velarde Tello, quien seria, por tanto, el primer Velarde
nacido en Afora. [Archivo General de Indias, Contratacion, 5469, N. 2, R. 63].

* Enrique Esperabé de Arteaga, Historia pragmética e interna de la Universidad de Salamanca, Salamanca,
1917, tomo 11, pag. 676 ss.; Casas-Deza, Corografia, pag. 40; Juan Andrés Molinero Merchan, Doctores de
Afiora. Significantes de poder, Diputacion de Cordoba, Cordoba, 2014, pags. 203 ss.

45 Catastro de Ensenada, Libro de Familias Seglares, n° 204. AHMA, reg. 214, leg. 21, expte. 1.

4 Catastro de Ensenada, Libro de Haciendas Seglares, tomo 2, n® CLXXXV. AHMA, reg. 217, leg. 21
bis, expte. 1. Las viviendas de los linderos se describen asi: Bartolomé Sanz de Lama es propietario de
“una casa en la calle de la Concepcion con cuarto bajo y encamarado y diecisiete varas de frente y
diecisiete de fondo regulado su alquiler anual en noventa reales de vellon y confronta por una parte con la
de D" Isabel Fernandez de Lama y otra hace esquina a la calle Angostilla” (Catastro de Ensenada, Libro
de Haciendas Eclesiasticas, n° I. AHMA, reg. 215, leg. 21, expte. 2); “Bartolomé, Sebastiana y Maria
Blanco, menores, tienen por bien que administra Lucas Rodriguez una casa en la calle de la Concepcion
con cuarto bajo y encamarado y diez varas de frente y trece de fondo, regulado su alquiler anual en
quarenta reales de vellén y confronta con una parte con la capellania que en la parroquial de esta villa
fundé don Pedro Zejudo, presbitero, y goza el mismo y por la otra con dofia Isabel Fernandez de Lama,
viuda” (Catastro de Ensenada, Libro de Haciendas Seglares, tomo 2, n® CLXXXVI. AHMA, reg. 217,
leg. 21).

[22]



armas del linaje de los moradores y que hoy esta ocupado por una imagen religiosa
irreconocible. El recuadro, flanqueado por volutones, esta rematado con un frontén curvo y
una venera en su timpano. Se trata de una composicion sin apenas paralelos civiles en la
comarca, a pesar de su clasicismo barroco.

Portada de la Casa de los Velarde (siglo XVIII)

Resulta probable que la plaza que se extiende frente a la vivienda de los Velarde
(llamada actualmente Plaza de las Velardas, en homenaje popular a las herederas
femeninas del linaje) fuera abierta al tiempo de su construcciéon, como manifestacion
sefiera del poderio familiar. La calle Concepcion, en el centro de la localidad, representaba
a mediados del siglo XVIII la via urbana de mayor prestigio social, segun se deduce de la
relacion de propietarios de inmuebles. Ademas de los Velarde, poseian viviendas en esta

[23]



calle los dos presbiteros de la localidad, Bartolomé Sanz de Lama (propietario de tres casas
en esa calle'’) y Pedro Cejudo, asi como el Convento de la Concepcién de Pedroche y
otros ricos vecinos de la villa. Con todo, la calle Concepcion no estaba solo compuesta por
edificios nobles, sino que también se hallaban en ella todavia pajares, establos de bueyes,
un horno de pan y varias “piezas de tierra de sembradura de secano” amuralladas (o
“muradas”, segun terminologia de la época).

Habia cuatro clérigos en el pueblo, de los cuales tres eran presbiteros y el cuarto un
clérigo de menores que hacia también las veces de sacristan. Todos ellos destacaban por
sus cuantiosas posesiones materiales. Asi, Bartolomé Sanz de Lama, presbitero vicario de
la iglesia parroquial, poseia tres casas, dos pajares, un horno, 227'4 fanegas de tierra, 160
reales de renta procedentes de dos censos con un valor principal de 7.000 reales, 1.700
cabezas de ganado lanar, 371 cabezas de ganado de diversas especies, 52 colmenas y 15'6
fanegas de tierra pertenecientes a una capellania. Las propiedades de los demas clérigos
eran sensiblemente inferiores.

En cuanto a los salarios existen pocos datos, pero ofrecemos algunos de ellos a
titulo de curiosidad. El cirujano recibia del concejo de la villa un salario de 2.200 reales de
vellon, siendo su obligacion "la curazion de los vezinos sin yntteres alguno, como ni
tampoco por las sangrias"; el barbero ganaba al afio 600 reales; el escribano, que lo era
publico y del cabildo, 1.283 reales (1.083 por su trabajo para el cabildo y 200 por la
escribania publica); al notario se le estima una renta anual de 40 reales, "por lo poco que
ttiene que ttravajar"; el maestro de primeras letras, que era también barbero, gana 100
reales; un albaiiil percibe diariamente 5 reales; un maestro herrador y albéitar dos reales
diarios, "attendiendo a lo poco que ttiene que hazer mediantte que las caballerias menores
y muchas de las maiores no acosttumbran herrarlas sino en las ttemporadas de agostto"; un
herrero y un zapatero tres cada uno y un hornero dos reales y medio.

Segun el Catastro, Afiora se compone en estos afios de 280 casas habitables®, tres
en ruinas, 16 pajares, nueve solares sin edificar y tres hornos de cocer pan, que se
distribuian en las calles Cantarranas, Cordoba, Empedrada, Concepcion, San Pedro, Rastro
y Plaza (de la Iglesia). Se citan nombres de varias calles mas al indicar los linderos de
algunas casas, pero no consta que en ellas hubiera edificaciones. Los hornos estaban
situados en las calles Concepcion (esquina a calle Olivos), Rastro y Empedrada.
Numerosas personas y entidades religiosas de villas vecinas tenian intereses materiales en
el término de Afiora, procedentes probablemente de legados testamentarios y donaciones,
como el convento de San Juan de la Penitencia de Torremilano o el de la Purisima
Concepcion de Pedroche.

Existian catorce tahonas harineras de una piedra cada una, que empleaban el "tiro
de cavalleria" como fuerza motriz. De ellas, cinco estaban en desuso y las nueve restantes

47 Catastro de Ensenada, Libro de Haciendas Eclesidsticas, n° I. AHMA, reg. 215, leg. 21, expte. 2.

8 Este dato, que aparece en la respuesta a la pregunta 22 del Interrogatorio, hay sin duda que someterlo a
critica. De ser correcto, el numero de casas habitables se corresponderia casi matematicamente con el de
vecinos (280 frente a 283, incluyendo solteros y menores), lo que supondria la preeminencia de la vivienda
unifamiliar y una media de habitantes por domicilio de 3'3, lo que resulta dificilmente creible. Sabemos, por
ejemplo, que en Pozoblanco existia un déficit de vivienda de 364 unidades y era frecuente que en una misma
casa vivieran dos, tres 0 mas familias (Véase Rafael Yun Cabrera, "La poblacion de Pozoblanco a mediados
del siglo XVIIL. Su actividad y sus pertenencias", en Actas del | Congreso de Historia de Andalucia.
Andalucia Moderna, pags. 345-365). Ademés, para un siglo mas tarde Casas-Deza informa de la existencia de
solo 225 casas, a pesar de que los vecinos eran ya 310.

[24]



solo molian en la temporada de verano, "quando por falta de agua zesan de moler los
molinos". El molino harinero de agua estaba en el arroyo de Guadarramilla, al que se
llamaba Molino de la dehesa o Molino de la Vera, con dos muelas. Su producto regular por
afio era de nueve fanegas de trigo, dos de cebada y una de centeno, equivalente a 160
reales, que se repartian en partes iguales los tres propietarios y el molinero.

Como edificios municipales, el pueblo contaba con la Casa Consistorial, donde se
ubicaba también el Pdsito, una cércel y una fragua publica en la calle Concepcion y una
carniceria en la calle Rastro. Existian dos puentezuelos de piedra en un regajo que
atravesaba la poblacion por medio y que permitia el acceso de los vecinos de una parte a
otra en tiempos de lluvia.

Como miembro de las Siete Villas de Los Pedroches, Afiora no tenia delimitado su
término municipal, sino que este era comln con las otras seis villas que integraban la
mancomunidad. No obstante, conocemos la superficie que ocupaban las tierras propiedad
de sus vecinos y las de aquellas pertenecientes al caudal de propios y comunes que eran
explotadas por estos.

En total, los vecinos de Afora ejercian su actividad agraria sobre una superficie de
5.895 fanegas ("cada fanega se compone de noventta y seis baras casttellanas en quadro")
que constituian, de hecho, su término municipal. De ellas 3.207 son propiedad de
particulares, 1.918 son bienes del comun de vecinos de las Siete Villas de Los Pedroches y
770 pertenecian a su caudal de propios (la dehesa de la Vera). La propiedad privada se
encontraba muy fragmentada en parcelas de pequena extension, lo que no es inconveniente
para que muchas de ellas pertenezcan a un solo propietario.

El anélisis de los datos sobre los cultivos en las tierras atendidas por los vecinos de
Afora demuestra claramente que nos encontramos ante una agricultura eminentemente
cerealista, en la que hay predomino absoluto de los cultivos de secano, que ocupan el
99'97% de la superficie cultivable, frente a los de regadio, que suponen tan solo el 0'03% y
se concretan en la produccion de hortalizas. Este contraste entre las superficies de secano y
regadio, constante a lo largo de la historia econdmica local, se explica por la existencia de
unos suelos de textura arenosa y escaso contenido en arcilla incapaces de retener la escasa
e irregular agua de lluvia, asi como por la proximidad de la roca madre (granito) a la
superficie.

A cultivos de regadio se dedican dos fanegas de tierra de primera calidad. El
aprovechamiento se reducia a hortalizas, pues los arboles frutales que existian (higueras,
ciruelos, membrillos, granados, morales) "son de ttan mal planttio y son de ttan poca
susttanzia la tierra para ellos que no le pueden considerar fruto alguno". La produccion
anual por fanega se estimaba en 40 cargas de hortalizas, valorandose cada una (formada
por cinco arrobas) en ocho reales.

Los cultivos de secano estain dominados por los cerealisticos, que ocupan mas de
un 81% del término, y se reparten en tres Unicas especies: trigo, cebada y centeno. El
encinar ocupa una superficie de 2.749 fanegas. De ellas 1.979'3 se siembran de cereales,
mientras que el resto se dedica exclusivamente al aprovechamiento de la bellota para la
alimentacion del ganado de cerda y a la produccion de pastos. El cultivo de secano se
completa con la vid, cultivo que debio tener gran esplendor en el siglo XV pero que fue
progresivamente restringiéndose hasta casi haber desaparecido totalmente en la actualidad.

[25]



Las 156 fanegas pobladas de vid producian anualmente una cosecha de 1.228 arrobas de
vino, produccion insuficiente para el consumo de la localidad, que se abastecia, a falta de
tabernas, de un puesto publico de vino donde se vendia al por mayor y menor vino y
aceite.

La dedicacion de tan alto porcentaje de superficie a la produccion de cereales no
debe considerarse como excluyente, pues en los largos afios de intermitencia las tierras se
empleaban en la produccion de pastos para el aprovechamiento ganadero, al igual que se
hacia con las tierras de los bienes de propios. Pues, en estas fechas, Afiora gozaba ya de
una importante cabafia ganadera. Resulta especialmente significativa la alta composicion
de la cabafia lanar estante (14.729 cabezas), tan solo superada en toda la comarca de Los
Pedroches por Pozoblanco. Le seguian en ntimero, pero ya a gran distancia, el ganado
cabrio (1.553 cabezas), de cerda (519), vacuno (315) y asnal (219)¥.

El resto de las actividades econdmicas quedaba muy por debajo de la agropecuaria.
Ya hemos indicado el bajo porcentaje de poblacion activa dedicado a la industria textil en
Afiora, el cual si lo ponemos en relacién con la gran cabafia ovina existente, nos habla
inevitablemente de fluidos intercambios con Pozoblanco, donde un 10% de la poblacion se
dedicaba a esta labor artesanal, o con otras localidades de la comarca, donde la cabana
lanar era menor. Quienes en Afora se dedicaban a la industria textil fabricaban pafios y
bayetas, con una renta anual comtin de 858 reales.

La actividad comercial, finalmente, era practicamente nula en Afiora. No habia
panaderias fijas, sino que los propios vecinos amasaban y vendian el pan, aunque el
concejo insistia en la necesidad de que hubiera un panadero dada la gran cantidad de pan
que se consumia. Un vendedor de jabon abastecia a los vecinos trayéndolo de Torremilano
y vendiéndolo aqui en piezas, por cuya actividad percibia una renta anual de 300 reales. No
habia meson ni posada, por lo que los forasteros que venian de paso tenian que hospedarse
en las casas particulares en que eran admitidos. La carniceria, propiedad del concejo,
apenas rentaba para cubrir los gastos.

6. EL. CORREGIMIENTO DE LAS SIETE VILLAS

En 1747, como parte del pago de los cuatro millones y medio de reales con que se
ofrecid servir a cambio de la confirmacion de las alcabalas de algunos lugares de sus
estadosSO, la Casa de Alba devolvio las Siete Villas a la Corona. Fernando VI creo
entonces el Corregimiento de Letras de las Siete Villas de Los Pedroches’', dependiente de
la Superintendencia de Cordoba, dentro de la politica general borbdnica de expansion de la
figura del corregidor como instrumento eficaz de unificacion y centralizacion de las
estructuras administrativas del Estado. El corregimiento se mantuvo hasta 1835, afio en el
que, tras la muerte de Fernando VII, se produciria una reestructuracion general de la
administracion del Estado que incluy6 la supresion de los corregidores, los cuales fueron

4 B. Valle Buenestado, Geografia agraria..., pag. 181-182.

5% Tomas Lopez, Diccionario Geogréfico, Biblioteca Nacional, manuscrito 7294, fol. 293.

1 Antonio Merino Madrid, “Nuevas aportaciones sobre los corregidores de las Siete Villas de Los
Pedroches”, en Cronica de Cordoba y sus pueblos VIII, Asociacion Provincial Cordobesa de Cronistas
Oficiales y Excma. Diputacion Provincial de Cordoba, Cérdoba, 2002, pags. 215-232.

[26]



sustituidos por jueces de primera instancia en las funciones judiciales y alcaldes en las
gubernativo-administrativas.

Con el establecimiento de un estado de corregimiento, las Siete Villas recuperaron
su condicion de realengas, pero continuaron manteniendo la unidad politica y
administrativa de la etapa anterior, al conservarse una autoridad comtn de rango superior a
la de cada villa y en muchos casos una legislacion de aplicacion también comunal. La
figura del corregidor no era, de hecho, mas que la prolongacién del gobernador que rigio la
vida comun de las Siete Villas durante el Marquesado del Carpio, con la diferencia de que
a este lo nombraban los marqueses y a aquel el rey. Por lo demas, seguia existiendo la
unidad economica basada en los aprovechamientos agropecuarios de las dehesas
comunales, la cual motivaba a su vez cierta unidad institucional, materializada en las
reuniones periodicas de representantes de las villas en la ermita de Nuestra Seflora de
Piedras Santas para tratar de asuntos referentes al bien comun. Esta unidad se veia
reforzada ademas por el hecho singular afiadido de la unidad territorial, al no haberse
delimitado todavia los términos municipales jurisdiccionales de cada localidad y gozar
todas ellas de uno solo en comtn. Por todo ello se puede afirmar que las Siete Villas de
Los Pedroches han constituido a lo largo de su historia, pero especialmente desde 1660
hasta 1835, la unidad territorial supracomunal mas definida de la provincia de Cérdoba.

Como primer corregidor fue nombrado en 1747 Francisco Miguel Diaz de
Mendoza, caballero de la Orden de Santiago, quien fijo su residencia en Torremilano y se
distinguié enseguida por sus abusos de poder. Retir6 a los alcaldes de las villas el uso de la
jurisdiccion ordinaria que venian usando desde antiguo (en cuanto a lo civil, desde la
concesion de sus respectivos titulos de villa, y en cuanto a lo criminal, desde el afio 1660
en que el Marqués del Carpio tomd posesion de ellas), nombrandose desde entonces
pedaneos, y les neg6 la posibilidad de hacer proposiciones para los empleos municipales,
tal como era costumbre y recogian expresamente los titulos de villa de Afiora y Villanueva
de Coérdoba (las ultimas de las Siete en conseguirlos). Asimismo Francisco Diaz de
Mendoza les privo del manejo de sus bienes de propios y comunes, cuyos remates efectud
en alguna ocasion sin concurrencia de ningiin concejo, llegando a impedirles el uso de los
archivos municipales y del testimonio de los escribanos cuando quisieron los alcaldes
emprender acciones legales contra éI°*. Muchos vecinos renunciaban entonces a ejercer su
derecho de reclamaciones y recursos ante la necesidad de tener que desplazarse a
Torremilano, donde tenia su residencia este corregidor, pues el desplazamiento podria
significarles mas gastos y molestias que el hipotético provecho que recibirian. En
noviembre de 1747 iniciaron los concejos del corregimiento acciones legales ante el rey
para conseguir la restitucion de sus jurisdicciones y todos aquellos derechos que les habian
sido arrebatados por el corregidor. El proceso no termina hasta 1763, cuando Carlos III
ordena a Francisco Diaz de Mendoza la devolucién a las Siete Villas de todas las
atribuciones que poseian.

Asi pues, durante el periodo 1747-1835 las Siete Villas de Los Pedroches tuvieron
un gobierno de corregidores bajo el cual vivieron su pequefia transicion del Antiguo al
Nuevo Régimen. Durante esta etapa se define la actual supremacia de unas localidades
sobre otras y se produce un desplazamiento de los centros de poder que ya se habia
iniciado con anterioridad, pero que ahora alcanza su estado definitivo. Pedroche y
Torremilano, que durante los siglos XVI y XVII habian sido las localidades de referencia

2 AHMA, reg. 9, leg. 1, expte. 9. Real Provision sobre la actuacion del corregidor, firmada en Madrid a
23 de julio de 1761.

[27]



en la subcomarca, sufren un retroceso demografico y econdémico en favor Villanueva de
Cordoba y, sobre todo, Pozoblanco, fenomeno que se ha relacionado con el mayor
beneficio que ambas villas recibian del patrimonio comunal dada su ubicacion con
respecto a las dehesas compartidas. La superioridad demografica y econdémica de
Pozoblanco sobre el resto de las villas devino finalmente en hegemonia politica: aqui
establecidé el corregidor su residencia (salvo el primero de ellos, que lo hizo en
Torremilano), como lo habian hecho los gobernadores del Marquesado desde 1672 y a esta
localidad se alude al menos desde 1777 como "capital" de las Siete Villas®; que esta
preponderancia politica era aceptada oficialmente lo demuestra el hecho de que, en
ausencia de corregidor, su alcalde se dirija en varias ocasiones al Consejo, en nombre de
las Siete Villas, para informar sobre determinados asuntos.

7. EL SIGLO XIX

El nuevo siglo trajo ideas revolucionarias que afectaron grandemente a la vida de
estos pequefios pueblos, como el fin de los sefiorios, la venta de terrenos comunales y en
general la pérdida de confianza en los beneficios que podria conllevar para el futuro seguir
constituyendo una unidad territorial. Coincidiendo con el final de la unidad politica y
administrativa que encarnaba la figura del corregidor, se produjo también la disolucion del
vinculo mas fuerte que desde el Medievo habia servido de nexo de unidn entre estas siete
villas: la propiedad conjunta y el aprovechamiento comunal de las dehesas de la Jara,
Ruices y Navas del Emperador. La pérdida de este referente de unidad fue consecuencia en
realidad de las nuevas ideas politicas sobre las tierras comunales, que afectaron por
primera vez a las Villas en 1801 a causa de la segregacion y posterior enajenacion de una
parte de la dehesa de la Jara, pero en realidad lo fundamental fue el cambio de mentalidad
con respecto a una administracion comunitaria y el desarrollo progresivo de una conciencia
individual y localista. Podemos afirmar con rigor que con la division de la dehesa de la
Jara efectuada en 1836 termina la historia de las Siete Villas de Los Pedroches,
continuandose a partir de entonces la de cada una de ellas de forma individual. Aunque se
tratara ya de una mera formalidad, el proceso se completaria con la delimitacion y
separacion de términos municipales jurisdiccionales en 1909, poniendo asi fin a una
comunidad territorial supracomunal que se habia mantenido durante mas de cuatrocientos
afios como entidad historica muy definida.

Afiora se declara durante este siglo como un pueblo, fundamentalmente, pacifico.
Su participacion en los conflictos de la centuria es practicamente nulo y se esfuerza por
dejar constancia de ello en la documentacion oficial.

La centuria comienza con una guerra de liberacion contra el dominio francés. Una
guerra nacional de caracteres €picos que sirve de excelente portico a la centuria del
romanticismo. De la llamada Guerra de la Independencia y de la presencia francesa, sin
embargo, apenas podemos rastrear algin dato sobre su repercusion en este pueblo. Desde
Madoz™ venia afirmandose erroneamente en la historiografia comarcal que en agosto de
1810 habria ocupado esta villa la 5* division del ejército del general Blake, mandada por el

33 Archivo Histérico Nacional (AHN), Consejos, leg. 13623, expte. 3, doc. 6. Escrito con fecha 26 de
abril de 1777.

** Pascual Madoz, Diccionario geografico-estadistico-historico de Espafia y sus posesiones de ultramar,
Madrid, 1847, tomo 11, pag. 356.

[28]



brigadier Creagh, de origen irlandés (estancia a la que el imaginario popular atribuia el
origen de los pelirrojos noriegos), pero se trata, sin embargo de un equivoco geografico, al
haber confundido el historiador la Afiora cordobesa con La Nora de Murcia, que se llamé
también “la Afiora” hasta el siglo XIX y que es desde donde realmente el ejército inglés se
enfrent6 a las tropas del general Sebastiani en la huerta murciana™.

El siglo XIX trae también consigo una eclosion de la figura del bandolero, al que
en esta centuria de frecuentes levantamientos militares cuesta distinguir del guerrillero o
faccioso, pues aprovechando los desordenes y desconciertos de los estados de guerra hubo
soldados que practicaron el pillaje y bandoleros que sacaron provecho bajo el pretexto de
cualquiera de las dos causas enfrentadas®. En 1810 el Consejero de Estado Comisario
Regio se dirige al Ayuntamiento de Torremilano recordando la obligacion que tienen los
curas parrocos o los magistrados de los pueblos de escribirle semanalmente "ya sea para
darme parte de quanto ocurra o para decirme que nada hay que altere la tranquilidad del
pueblo", insistiendo en que se debe informar especialmente sobre "si se tiene o no noticia
de que anden por alli vandidos(...), si se esta en comunicacion con los pueblos vecinos para
saber con anticipacion todo movimiento de los vandidos" y sobre la situacion de la milicia
civica, compaiiia de tiradores y ex-regulares’’. En 1811 el cura parroco de Afiora hace
denuncia de los numerosos robos y amenazas de que es objeto "por las muchas partidas de
ladrones que circulan este valle y acometen a los pueblos de corta poblacion y sin
defensa™®. De los peligros del camino a Cérdoba en aquella época ya habia dado cuenta
también el parroco de Afiora en 1774, pues, ante la necesidad de recibir una determinada
cantidad de dinero de parte del obispado para la continuacion de unas obras en la iglesia
local, afirma que "estoi haciendo diligencias para que me los den aqui para evitar los
riesgos del camino™’.

Tras la muerte de Fernando VII el 29 de septiembre de 1833, comienza en Espaiia
una guerra civil entre los partidarios de don Carlos, hermano del rey, a quien hubiera
correspondido la corona de no haber sido derogada en 1830 la ley Salica, y los que se
ponen del lado de la reina nifia Isabel II. Enfrentamientos entre carlistas e isabelinos se
produjeron en Los Pedroches, en la Garganta y Torremilano®, en 1835, sin que en ninguno
de ellos participaran vecinos de Afiora. Asi lo expresan las autoridades locales al
gobernador civil de la provincia al afirmar que "ninguna relacion habia tenido en la

. . . ~ 61
malograda accion de la Garganta ya en favor como en contra el vecindario de Afiora""".

Tampoco se inclind Afiora por ningiin bando con motivo del pronunciamiento
contra el gobierno del regente progresista Espartero que se llevd a cabo en 1843. En
Cordoba se constituy6 una Junta de Salvacion que solicito la adhesion al pronunciamiento

55 Estanislao Guiu y Marti, El afio militar espafiol. Coleccién de episodios, hechos y glorias de la
historia militar de Espafia, Barcelona, 1890, tomo II, pag. 760.

%% Antonio Merino Madrid, “Bandolerismo en Los Pedroches (Cérdoba): realidad historica, tradicion oral
y ficcién literaria”, en El bandolerismo en Andalucia (Actas de las Il Jornadas) (Rafael Merinero
Rodriguez, editor), Ayuntamiento de Lucena y Fundacion para el desarrollo de los pueblos de la Ruta del
Tempranillo, Lucena, 2000, pags. 333-355.

57 Archivo Historico Municipal de Dos Torres (AHMDT), reg. 107, leg. 19, expte. 1.

8 Archivo General del Obispado de Cérdoba (AGOC), Despachos Ordinarios (DO), leg. 4, expte. del
afio 1811.

% AGOC, DO, leg. 4, expte. del afio 1774.

5 Juan Ocafia Torrejon, "Isabelinos y carlistas en Los Pedroches", BRAC, n° 47, (1937), pags. 51-73.

1 Acta de la reunion celebrada con el gobernador civil en Torremilano el 21 de julio de 1835. AHMA, reg.
429, leg. 37, expte. 10.

[29]



de los pueblos de la provincia. El Ayuntamiento de Pozoblanco lo secunda el 23 de junio,
"proclaméandolo con el mayor regocijo y satisfacion y repique general de campanas" y
nombrando una Junta presidida por Juan Tirado. Esta Junta solicit6 a su vez la adhesion a
los pueblos de su partido judicial. Ese mismo dia se manifiesta Afiora, donde, reunido el
Ayuntamiento que presidia Miguel Gil, acordd que se contestara con la ambigiiedad propia
del desconocimiento y la desorientacion:

"Este pueblo o sus havitantes son pacificos y obedientes a secundar cuanto se
encamine a la felicidad de la nacion y el pais sin mezclarse en ningun partido de
politica y que teniendo satisfacion de la municipalidad que le representa, ésta
contestara a todas las comunicaciones que se dirijan"®.

El 27 de julio la Junta de Hinojosa comunica a los pueblos de la zona el triunfo del
moderado Narvéaez sobre Espartero. Pozoblanco ratifica en el ejercicio de sus funciones a
la Junta nombrada en junio y pide a los pueblos de su partido que reiteren su
pronunciamiento. Afiora se manifiesta el 29 de julio con los acostumbrados repiques de
campana y vivas a la reina con la mayor solemnidad y jubilo, a la vez que se convoca a los
vecinos para "elegir nuevo ayuntamiento, Junta u otra cualquier autoridad personal que
merezca su confianza". Estos, sin embargo, manifiestan que

"no habiendo en este pueblo partido ni ningunas otras desavenencias que pudieran
alterar la marcha y administracion de este pueblo, ninguna alteracion querian se
hiziese y que mientras no viniese orden terminante de la Junta de Provincia
sefialando el ayuntamiento que havia de ponerse en posesion o que fuese este
relevado, ninguna alteracion havia de hacerse por ser la corporacion como tenian
manifestado ser personas que inspiran confianza"®.

El reinado de Isabel II, que abarca hasta 1868, resultara decisivo en la
configuracion de la Espafia contemporanea. Administrativamente se inicia con el Decreto
de 30 de noviembre de 1833 que ordena la division territorial de la nacion en 49
provincias. La de Cordoba coincide practicamente con el antiguo Reino de Cérdoba, con la
adicion de Hinojosa del Duque y Belalcazar, que administrativamente pertenecian a
Extremadura.

Desde el punto de vista politico, y por lo que se refiere a la relacién de Afiora con
los acontecimientos nacionales, hay que sefialar por un lado una fiel lealtad por parte de la
poblacion a la Corona y a las instituciones mondarquicas y, por otro, una persistente
indefinicion partidista. La villa se muestra piblicamente en numerosas ocasiones "amante
de las instituciones que actualmente rigen y de S.M. la reina Isabel II"*, y manifiesta
festivamente su jubilo por los sucesivos acontecimientos de la vida real. Entre vivas a
Isabel II se celebré en 1837 la jura de la nueva Constitucion, con repique general de
campanas, misa solemne en accion de gracias y Tedeum®. La proclamacion de la mayoria
de edad de la reina, cuando contaba trece afos, y su jura para el cumplimiento de los

2 AHMA, reg. 59, leg. 8, expte. 1. Libro de actas de 1836-1846. Sesion de 23 de julio de 1843.

8 AHMA, reg. 59, leg. 8, expte. 1. Libro de actas de 1836-1846. Sesion de 30 de julio de 1843.

64 Acta de la reunion celebrada con el gobernador civil en Torremilano el 21 de julio de 1835. AHMA, reg.
429, leg. 37, expte. 10.

5 AHMA, reg. 59, leg. 8, expte. 1. Libro de actas de 1836-1846. Sesion de 16 de julio de 1837. Sobre este
acto y los que siguen véase mi articulo "Isabel Il y Afiora", en Periddico Informativo Municipal Afiora, n® 5
(1989), pags. 32-34.

[30]



cargos, fue celebrada en Afiora el 3 de diciembre de 1843. Los actos incluyeron, ademas de
iluminaciones publicas, repiques de campanas y salvas por la Milicia Nacional, "una
capeada de novillos, entregindose todos los havitantes de ella al mayor regocijo"®.
También hubo celebraciones diversas con motivo de la proclamacion de la Constitucion de
1845 y de la boda de Isabel II con su primo Francisco de Asis en 1846.

A finales del siglo XIX Afiora, como el resto de localidades de Los Pedroches,
vivia inmersa en un proceso de crecimiento demografico espectacular, hasta el punto de
que duplico su poblacion en apenas cincuenta afos (pasando de 1.115 habitantes en 1857 a
2.410 en 1910)%. Logicamente, tal aumento demografico hubo de tener su reflejo en la
ampliacion del casco urbano. A finales del siglo XIX habia experimentado ya un desarrollo
notable en cuanto a la construccion de casas y la alineacion de calles®™. A través del
Catastro de Ensenada sabiamos que a mediados del siglo XVIII el pueblo contaba
solamente con siete calles: Cantarranas, Concepcion, Cordoba, Empedrada, Plaza, Rastro
y San Pedro, ademas de algunas callejuelas sin apenas edificaciones, como la Calleja de
los Olivos, Calleja Angostilla, Calleja del Egido Grande, Calleja de los Perales y Calleja de
la Cruz. Basicamente, se trataba de una disposicion radial a partir de la plaza del
ayuntamiento y de la iglesia, deudora todavia del planeamiento de la fundacion original. A
lo largo del siglo XIX se ird creando una red viaria mas compleja articulada basicamente
en torno a la calle Concepcion, que marcara el eje central del desarrollo urbano del pueblo.
A mediados de ese siglo, segun Casas-Deza, constaba de 213 casas que se repartian en
trece calles (Cordoba, Galicia, Empedrada, Contento, Plaza, Cantarranas, Iglesia, Cerrillo,
Rastro, Concepcién, Cruz de Arriba, Amargura y San Pedro)®, que Madoz describe como
“comodas, empedradas y limpias”. En 1891 aparecen ya citadas las calles Rio Jordan (que
sustituye a Cerrillo), Virgen (que sustituye a Cruz de Arriba) y Olivos™. En varias
ocasiones el Ayuntamiento proclama la necesidad de realizar diversas obras publicas, entre
las que se encuentran una nueva Casa Consistorial, un local para la escuela de niflas, una
carcel publica, una fuente de agua potable, un lavadero y un pilar para los ganados.

En lo econdmico, la ganaderia, que habia sido la ocupacion preferente del pueblo
en otros siglos, "ha venido a un abatimiento que seria escandaloso referir"71, motivado,
entre otras razones, por el aumento de la cabafia ganadera de las poblaciones vecinas,
hecho que habia reducido el cerco de pastos del pueblo. Hay en 1831 en Afora 1.527
cabezas de ganado lanar, 18 de vacuno, 131 de cerda, 24 de asnal y 85 yuntas de labor’>.
La dedicacion del vecindario se orienta ahora a la agricultura, a través de la produccion de
trigo, cebada, avena y garbanzos. Esta produccion resultaba, no obstante, insuficiente la
mayoria de las veces para atender el consumo de la poblacion, que se veia necesitada de
proveerse de estos productos en Pozoblanco. Y ello debido, aparte de la mala calidad de

% AHMA, Idem. Sesion de 2 de diciembre de 1843.

57 Este aumento de poblacién tuvo lugar a pesar de diversos brotes epidémicos que se produjeron a lo
largo del siglo, como el de viruela de 1867 (Diario de Cérdoba, 19 de marzo de 1867, pag. 2).

%8 Antonio Merino Madrid, “Desarrollo urbano de Afiora a finales del siglo XIX”, Revista de Feria de
Afiora, 2011, pags. 3-4.

89 "Relacion y estado de calles y edificios" (1860), AHMA, reg. 387, leg. 34, expte. 16.

7 Manuel Cabronero Romero, Gufa de Cérdoba y su provincia para 1891 y 1892, Cérdoba, 1891, pags. 351-
352.
"I Escrito dirigido por el Ayuntamiento de Afiora al Intendente de Rentas Nacionales de la provincia
solicitando una rebaja en la contribucion de bienes inmuebles, cultivo y ganaderia. AHMA, reg. 60, leg. 8,
expte. 2. Libro de actas de 1846-1850. El escrito lleva fecha de 26 de enero de 1848.

2 Interrogatorio de propios y arbitrios (1831). AHMA, reg. 428, leg. 37, expte. 9. Respuesta a la pregunta
primera.

[31]



los suelos, a las pocas tierras que estos vecinos poseian, especialmente cuando tras la
desamortizacion eclesidstica fueron privados de las tierras de comunidades, santuarios y
cofradias de Torremilano y Pedroche que tradicionalmente habian venido cultivando como
arrendatarios. Un uso abusivo de sus escasas posesiones motivo que estas llegaran a ser
casi infructiferas o que criaran productos de poca calidad. Por lo demas, existian todavia
algunos telares para el hilado de bayetas y pafios, cuyo manejo estaba, sobre todo, en
manos de las mujeres. La cosecha de uva era ya insignificante y la de aceituna todavia
inexistente.

Socialmente, hay que sefialar un alto indice de pobreza. Segtin un documento sobre
el estado del pueblo en 1842, en el pueblo hay "ciento tres pobres y viudas y solteros", 36
labradores ("'ningtin pudiente") y 157 jornaleros y sirvientes’”.

8. LA DESAMORTIZACION Y SUS CONSECUENCIAS

La elaboracion del Catastro de Ensenada habia puesto de manifiesto la existencia
de una enorme cantidad de tierra poseida por manos muertas, que la ideologia ilustrada del
siglo XVIII considerd un pesado lastre para el desarrollo de la agricultura espafiola. Esta
situacion impedia, por un lado, el acceso a la explotacion agricola de quienes no eran
propietarios de tierra, y, por otro, significaba un quebranto a la Hacienda por tratarse de
bienes no contributivos. Tanto el problema social como el fiscal, asi como el no menos
grave de la deuda publica, se intentaron resolver mediante un complejo proceso legislativo
que supuso la puesta en venta de los bienes amortizados eclesidsticos y municipales y que
tuvo unas consecuencias de orden social y econdmico distintas a las previstas inicialmente.

La superficie poseida por el clero a mediados del siglo XVIII en la comarca de Los
Pedroches ha sido calculada en torno a las 30.000 hectareas’*, terreno que habia sido
adquirido basicamente a través de la aceptacion de las donaciones de los fieles a lo largo
de los siglos. El proceso desamortizador que se llevo a cabo entre 1836 y 1851 supuso la
enajenacion de mas de 5.600 hectareas de tierra de esta procedencia.

En Afiora fueron desamortizadas un total de 40'l hectareas, repartidas en 19 fincas
menores todas ellas de seis. El proceso de ventas finalizd, no obstante, con un saldo
material positivo para este pueblo, pues fueron adquiridas por vecinos de Afora 128'6
hectareas de tierras, dato que, sin embargo, pierde su aparente valor si tenemos en cuenta
que tal superficie fue adquirida tan solo por tres propietarios, uno de los cuales se hizo con
una finca de 117 hectareas.

Las consecuencias de la desamortizacion eclesidstica fueron, a la postre, negativas
para Anora. Por un lado, la alteracion producida en los regimenes de tenencia, al cambiar
de manos unas tierras que estaban arrendadas casi en su totalidad, privd a muchos
arrendatarios de un aprovechamiento agricola que constituia buena parte de su sustento.
Por otro, la desamortizacion tampoco ayudd a aumentar el numero de pequefios
propietarios, pues tan solo tres vecinos de Afiora adquirieron bienes. La nueva situacion
aparece bien reflejada en el escrito enviado en 1848 por el Ayuntamiento de Afiora al

7 Sesion de 26 de septiembre de 1842.
™ B. Valle Buenestado, Geografia agraria..., pag. 230.

[32]



Intendente de Rentas Nacionales de la provincia solicitando la revision a la baja de su
contribucioén territorial:

"Estos moradores se ven en la mayor estrechez porque el mayor niumero de tierras
que cultivaban eran de Comunidades, Santuarios y Cofradias estinguidas de
Pedroche y Dos Torres, adquiridas por particulares que las cultivan, y no
encontrando mas que las pocas suyas, no las han dado el descanso que se requiere
hasta que las han dejado cansadas o casi infructiferas, como la escasez

. i1 - 75
experimentada en los tres tltimos afios ha demostrado" .

En 1855 se proclama la llamada Ley de Madoz, que declaraba en venta todos los
bienes de propios y comunes de los pueblos. Esta ley, como puede facilmente suponerse,
tuvo una enorme trascendencia para la comarca de Los Pedroches y, en particular, para las
Siete Villas, que desde la Edad Media habian basado su personalidad en el mantenimiento
de una amplisima extension de tierras comunales.

Desde el principio la citada ley habia desagradado a los ayuntamientos y vecinos de
las Siete Villas, conscientes de los perjudiciales efectos que su aplicacion habria de tener
sobre la economia de la comarca. Ya en 1851, con motivo de un Interrogatorio dirigido a
los ayuntamientos por una comision parlamentaria para recabar informacion sobre los
bienes de propios, el Ayuntamiento de Afiora, en respuesta al articulo 14 que preguntaba
sobre la conveniencia o no de "enajenar los bienes de propios, caudal comtin de vecinos y
baldios apropiados y arbitrados, manifesté su mas enérgico rechazo a tal posibilidad,
considerando que la enajenacion de la dehesa de la Vera no solo traeria como consecuencia
la desaparicion de su arbolado ("tan viejo") y la alteracion del clima de la zona, sino que
significaria el fin de la agricultura y ganaderia en el pueblo, declara que

"enagenada esta unica finca de propios que ella les sostiene hasta de lefia de
arbustos para sus hogares, causaria casi totalmente la desaparicion de estos vecinos,
viéndose por necesidad en el caso de emigrar a otros paises, llevando tras si la
desolacion y miseria de otros donde fuesen a morar por falta de estos recursos" .

Afios mas tarde, cuando el Proyecto de Ley de Desamortizacion Civil estd a punto
de ser aprobado, el Ayuntamiento y los vecinos de Afiora envian un conmovedor escrito a
las Cortes Constituyentes en el que comunican su alarma y piden que la dehesa de la Vera
sea excluida de la desamortizacion que se avecinaba inevitablemente, "conociendo su ruina
si se les privase por derecho de conservacion del goce que hacen en comun de los bienes
denominados de propios, privandose de este unico patrimonio, teniendo
indispensablemente que emigrar a otro pais en busca de subsistencia". Tras recordar que,
aunque en la actualidad parte de las rentas que la dehesa produce se emplean en el pago de
impuestos y recaudaciones, "en su primitibo estado tubo caracter especifico de bienes
comunes”, del cual aun conserva algunos usos indispensables para el sostén de la
poblacion, vecinos y capitulares declaran que

"En cualquier otro destino que el gobierno dé a esta finca no sacara mas utilidad
que la de presente, desaparecera su arbolado indudablemente y sin duda la ruina de
estos habitantes. Sefores, las cortas facultades de estos vecinos no les permiten

> AHMA, reg. 60, leg. 8, expte. 2. Libro de actas de 1846-1850. El escrito lleva fecha de 26 de enero de
1848.
" AHMA, reg. 61, leg. 8, expte. 3. El escrito lleva fecha de 31 de diciembre de 1851.

[33]



interesarse en las subastas ni arrendarla al comprador, i cierto y positibo de que
verificandose la desmembracion, todos se veran en la absoluta necesidad de vender
sus ganados, no poder de ninguna manera subsistir, emigrar con resultados
funestos. Por tanto:

De la sublime penetracion y patriotismo de la Asamblea Constituyente esperan y
suplican se sirvan escluir esta finca de la medida general de desamortizacion para
que continue siendo la nabe conductora de estos moradores, la admiracion de los
transeuntes, que como un nido se ve colocada en medio de terrenos desprovistos de
todos montes, vivificando sus circunferencias siendo por lo tanto vigilada, i esmero
cultibo por estos laboriosos habitantes, a la par que evitard su destruccion y el
abandonar su pueblo natal, donde beneran los restos de sus padres, conservaran la
tranquilidad y adhesion que siempre han tenido en fabor de las sabias instituciones
que felizmente nos rigen, en cuya confianza se atreven estos ciudadanos a elebar
las consecuencias tristisimas que preben siendo tomadas en consideracion por la
digna Asamblea elegida para la felicidad de los pueblos"”’

Estas y otras suplicas no tuvieron ningun resultado positivo. Los bienes de Afiora
siguieron el proceso desamortizador de tantos otros. Apenas poseemos datos de como se
produjo su venta y quienes fueron los adjudicatarios definitivos. Es sabido, no obstante,
que en primera instancia una buena parte (si no la totalidad) de la dehesa de la Vera fue
adquirida en 1869 por Rafael Alarcon y Manuel Orta (comprador este de trece fincas)’™,
quienes, a falta de otra identificacion, hay que considerar sin duda parte de ese clan de
"primistas" que, venidos de fuera, adquirieron muchas de las fincas de Los Pedroches para
después venderlas a compradores locales a precios mucho mas elevados.

Algo parecido ocurri6 con la dehesa de la Jara, de la cual las Siete Villas, al amparo
del articulo 2° de la Ley de Desamortizacion de 1 de mayo de 1855 que excluia de la
desamortizacion a los bienes que en aquel momento fueran de aprovechamiento comun,
pidieron al gobierno que declarara su caracter de finca no enajenable. Las Villas
recurrieron un acuerdo de la Diputacién de 1862 por el cual se declaraba procedente la
venta de las dehesas de la Jara, Ruices y Navas de Emperador, pero un decreto dictado por
Isabel II el 6 de febrero de 1866 confirm6 la Real Orden de 14 de diciembre de 1862 que
ordenaba la enajenacion, al considerar que en aquel momento las dehesas estaban siendo
utilizadas como bienes de propios, dedicandose sus rentas a cubrir las necesidades
municipales, y no en régimen comuin y gratuito para los vecinos.

La venta de las dehesas que los vecinos de las Siete Villas habian poseido "desde
tiempo inmemorial" tuvo diversas consecuencias de orden econdmico y social, pero, en
términos generales, puede decirse que sirvid para enriquecer considerablemente a un
reducido niimero de propietarios y para incrementar significativamente el proletariado
comarcal, que tuvo que recurrir ahora a emplearse como asalariado.

El sentimiento de los vecinos de las Siete Villas tras la venta a su pesar de las
dehesas que habian sido sus sustento durante siglos aparece bien reflejado en un informe
del Ayuntamiento de Pozoblanco redactado en 1864:

7 fdem. El escrito lleva fecha de 4 de abril de 1855.
"8 Patricio Bermudez Gutiérrez, Notas sobre la evolucion de la propiedad rdstica privada en Villanueva de
Cdrdoba en el tltimo tercio del siglo XVII1 y en el siglo XIX, Madrid, 1972, pag. 116.

[34]



"Verificada la enajenacion de estos bienes la inmensa mayoria de estos naturales
ha descendido de la clase de propietarios a la de proletarios; y perdidas por
completo las preciosisimas ventajas que les proporcionaban los bienes que en
comun poseian, han quedado reducidos al mezquino producto del trabajo de sus
brazos, pesando ademas sobre ellos las cargas de que antes estaban exentos.

Los compradores de la Jara se ven obligados a emprender grandes desmontes para
acallar y ocupar la infinidad de braceros que han de ganar el pan, regando con su
sudor y sus lagrimas una tierra que no pueden mirar sin que se conmuevan
dolorosamente las fibras més sensibles de sus corazones. No es pues de admirar
que el pauperismo crezca en estos pueblos en una proporcion lamentable; y si nos
es dado juzgar con algun rigor logico tenemos derecho para creer que tras el
pauperismo vendré la desmoralizacion y por ultimo la emigracion".”

La pérdida de las tierras comunales, afiadida a la situacion de extrema precariedad
que vive el campo como consecuencia de las malas cosechas, que originard carestias, y el
alto nivel de paro, que se intentara paliar en parte mediante la realizacion de obras publicas
por parte de los ayuntamientos, provoco un malestar social que terminé cristalizando en
una serie de manifestaciones campesinas, documentadas por Diaz del Moral®, que
solicitaban tumultuariamente el reparto de la dehesa de la Jara.

9. DESLINDE DEL TERMINO MUNICIPAL

La mancomunidad histérica de municipios de las Siete Villas de Los Pedroches se
apoyaba, segin hemos visto en repetidas ocasiones, en el aprovechamiento y disfrute
conjunto de las dehesas de la Jara, Ruices y Navas del Emperador y en el mantenimiento
de un unico término municipal comun e indiviso para todas ellas. El reparto de las dehesas
comunales de 1836 significo la quiebra de la unidad tan vivamente defendida a través de
los siglos y el principio del fin de la mancomunidad, que se disolvera definitivamente mas
de medio siglo después con el deslinde de los términos municipales separados de cada
villa.

Fue a principios del siglo XX cuando las molestias y perjuicios que ocasionaba el
que los terrenos estuviesen amillarados en el pueblo del que era vecino el propietario
(hallandose por ello las fincas rusticas que contribuian en cada pueblo diseminadas por
todo el territorio de las Siete) obligaron a proceder al deslinde de términos municipales
independientes para cada villa, desapareciendo asi el tltimo vestigio de aquella comunidad
que se habia mantenido durante mas de cuatrocientos afios.

Con ocasion de tener que efectuar los trabajos catastrales para la formacion del
Registro Fiscal de toda la propiedad rustica del término comunal, se reunieron en
Pozoblanco el 30 de noviembre de 1907 representantes de las Siete Villas (por Afora

7 Gabriel Garcia de Consuegra, "Primeros brotes socialistas en Pozoblanco. 1868-1873". Separata al B.I.M.
Pozoblanco, septiembre de 1991, pags. 14-31, pag. 20.

8 Juan Diaz del Moral, Historia de las agitaciones campesinas andaluzas, Madrid, 1984, pags. 77-78. Véase
también mi articulo "Contribucion al estudio del movimiento obrero campesino en Los Pedroches (1868-
1905)", en Cronica de Cdrdoba y sus pueblos I1I, Asociacion Provincial Cordobesa de Cronistas Oficiales y
Excma. Diputacion Provincial de Cordoba, Cordoba, 1994, pags. 341-354.

[35]



acudieron Mateo Ruiz, Juan Fernandez Lopez, Miguel Garcia y, como secretario, Andrés
Montero) "con objeto de acordar los medios y procedimientos que consideren mas
oportunos para hacer la division de los términos municipales de espresados pueblos, hoy
mancomunados, con el fin de que al formar el Registro Fiscal de la Propiedad de cada uno
de ellos, se asigne a cada uno la riqueza que en lo sucesivo han de tener"®'. Antes de tomar
otros acuerdos sobre el tema, se decididé rechazar de nuevo una division de términos
municipales que se habia propuesto en 1898, basada en los trabajos de evaluacion de la
riqueza publica de la comarca efectuados por las brigadas de la Comision Agrondmica de
Hacienda de aquel afio, por considerarla incorrecta y perjudicial para estos pueblos™.

A continuacion se acordd por unanimidad solicitar al ministro de Hacienda que se
considerase como un solo término municipal los de las Siete Villas, formandose a la vez
con caracter provisional unos libros auxiliares en los que a cada ayuntamiento se le
asignarian para los efectos contributivos las fincas amillaradas que tenian en ese momento,
con la cabida que resultara y el liquido imponible que correspondiera. La riqueza que
resultara de su correspondiente libro auxiliar (es decir, la que representasen las fincas que
en ese momento contribuian en cada pueblo) seria la base para la division definitiva del
término de cada pueblo. Por otro lado, se solicita un plazo de dos afos para que las Siete
Villas hagan por si mismas la division material del término, trabajo que encargaron al
ingeniero don Victoriano Martinez Mufioz, de la Comision Provincial del Registro Fiscal
de la Propiedad Rustica.

En nueva reunién celebrada en Pozoblanco el 5 de marzo de 1908 se da cuenta de
una comunicacion de la Subsecretaria de Hacienda por la que se autoriza a los
ayuntamientos de las Siete Villas a hacer por si mismas la divisién y deslindes de sus
términos jurisdiccionales. El 14 de marzo se acuerda definitivamente contratar los
servicios del citado ingeniero, cuyo contrato se firmoé el 18 de abril, conviniendo pagarlos
en razon de 20 céntimos por hectarea de terreno. Estos gastos se abonarian por cada pueblo
en proporcion a la riqueza que definitivamente se le asignara. Los trabajos serian
supervisados por una Junta Pericial compuesta por dos representantes de cada pueblo.

El deslinde de los términos municipales tenia que realizarse de acuerdo con las
condiciones generales establecidas por la Direccion General de Contribuciones, Impuestos
y Rentas en 1907, segln las cuales el trazado de las lineas jurisdiccionales habia de
contener en agrupacion continua todas las fincas que compusieran el término municipal y
la riqueza imponible de cada término tenia que ser la correspondiente a las fincas rusticas
que en ese momento estuvieran amillaradas en cada pueblo segtin el Registro Fiscal. A fin
de agilizar los trabajos y evitar excesivas demoras, se acordd desestimar todas las
reclamaciones que los propietarios de fincas presentaran referidas a la inclusion o
exclusion de sus fincas en distintos términos municipales.

Los trabajos de deslinde terminaron finalmente en 1909, dando los representantes
de las Siete Villas su conformidad a los resultados presentados por el ingeniero Victoriano
Martinez en reunion celebrada en Pozoblanco el dia 28 de julio de ese mismo ano. La
superficie total del término comunal de las Siete Villas se estim6 en 152.155 hectareas, 36
areas y 43 centiareas, de las que se adjudicaron a Afiora 10.139 hectareas, 78 areas y 57

81 Toda la informacion de este capitulo, cuando no se indica otra cosa, procede del expediente "Actas de
deslinde y amojonamiento de los términos municipales de las Siete Villas (1907-1910)". AHMA, reg. 459,
leg. 38, expte. 4.

82 AHMA, reg. 454, leg. 38, expte. 3.



centidreas®, superficie que se estimo en un liquido imponible de 67.401 pesetas con 41
céntimos (de un total de 1.425.705'76 pesetas), el menor de las Siete.

El término municipal de Afiora quedd constituido por la superficie comprendida
dentro de las siguientes lindes, segiin consta textualmente en las actas del deslinde:

"Partiendo del cruce del camino de Villaralto a la Afiora con el de Espiel a Dos
Torres, se sigue dicho tltimo camino hasta su cruce con un callejon que viene a
cruzar el arroyo del Milano; se contintia por dicho callejon y arroyo, limite
provisional actual, hasta que dicho arroyo cruza el del Pozo de la Torre; contintia
por este ultimo hasta un cruce por el camino de Dos Torres a Pozoblanco; contintia
por dicho camino hasta su cruce por el arroyo Berrocoso, continuando por dicho
arroyo hasta que une a la linde de la dehesa de Afiora, siguiendo por dicha linde
hasta el Molino del Cubo, en el cruce del rio Guadarramilla y el camino de
Alcaracejos a Pozoblanco; continia por el rio Guadarramilla hasta que éste toca el
camino de Obejo a Pozoblanco; contintia por dicho tltimo camino hasta el rio
Cuzna, continuando por éste ltimo hasta el cruce del camino de la Gargantilla,
continuando por éste ultimo hasta el cruce por el arroyo del Tiro de Barra,
continuando por dicho arroyo hasta el cruce del mismo con el arroyo del Cozo o
Garcia, continuando por el mismo hasta su cruce con el camino de Cordoba a la
Afiora, continuando por dicho ultimo camino hasta el cruce del mismo con el
camino de Alcaracejos a Pozoblanco, continuando por el mismo hasta el cruce con
el camino de Espiel a Dos Torres, continuando por el dicho camino hasta el punto
de partida, o sea, el cruce de los caminos de Espiel a Dos Torres y de Villaralto a la
Afiora.

En todo el recorrido queda siempre a la derecha el término de Afiora".

Con posterioridad a este deslinde, se reunieron los representantes de Afora y Dos
torres y acordaron por unanimidad, por convenir asi a ambos pueblos, variar el anterior
lindero comun a los dos términos de la siguiente forma:

"Partiendo del cruce del camino de Afiora al Pozo de la Torre con la linde de la
finca del término de Dos Torres perteneciente a Dos Pedro Garcia Caballero se
sigue dicha linde atravesando el camino nuevo de Afora a Pedroche, continuando
por la misma hasta que cruza el camino de Dos Torres a Villanueva de Cérdoba. Se
sigue dicho camino hasta su cruce con camino viejo de Afiora a Pedroche; se sigue
por dicho camino hasta su cruce con la linde de la finca de dofia Elisa Ramirez
Madueiio, siguiendo por dicha linde hasta salir a dicho camino, siguiendo por el
mismo hasta su cruce con el de Dos Torres a Pozoblanco, siguiendo por el mismo
hasta su cruce con el arroyo Milano, siguiendo por dicho arroyo hasta su cruce con
el camino de Afiora a El Guijo, siguiendo por dicho camino hasta su cruce con el
callejon de Guijarroso, siguiendo por dicho callejon hasta el camino de Afiora a
Dos Torres, siguiendo por dicho camino hasta su cruce con la linde de la finca de
don Santiago Arévalo Rojas, siguiendo por dicho lindero hasta su cruce con el
Camino de las Vifas, siguiendo por dicho camino hasta su cruce con el camino de
Afiora a Dos Torres, siguiendo por dicho camino hasta su cruce con el camino de
las vifias de Pareja, siguiendo por dicho camino hasta su cruce con el camino del
Viso a Afiora, siguiendo por dicho camino con direccion al Chorrillo hasta su cruce
con el camino de Espiel a Dos Torres, siguiendo por dicho camino hasta encontrar

8 Juan Ocafia Torrejon, La dehesa de la Jara, Pozoblanco, 1947, pag. 71.

[37]



la linde de la finca de don Faustino Moreno, siguiendo por dicha linde hasta que la
misma encuentra el camino de Alcaracejos a Dos Torres, siguiendo por dicho
camino hasta su cruce con el de Villaralto a Afiora y continuando desde dicho
punto la linde por los sitios descritos precedentemente.

En todo el trayecto descrito queda constantemente a la derecha el término de Dos
Torres y a la izquierda el de Afiora".

10. EL SIGLO XX

Una vez deshecha la mancomunidad de las Siete Villas y delimitado su término
municipal propio, el desarrollo de la vida local en Afora sigue las lineas generales de los
acontecimientos nacionales, sin que podamos ya destacar hechos o situaciones historicas
singulares de este pueblo o los comarcanos.

Durante la etapa de Alfonso XIII, hay, en primer lugar, un seguimiento atento de
hechos de relieve notable en la vida espafiola y cordobesa, algunos de los cuales dejaran
algln reflejo en la vida local: la muerte en 1916 del ministro Antonio Barroso y Castillo,
que habia sido durante muchos afios diputado en Cortes por Cérdoba, causa consternacion
y mueve a la corporacion a colaborar en la ereccion de un monumento en la capital y a dar
su nombre a una calle del pueblo, la que hasta entonces se llamaba Rastro (denominacion
que fue de nuevo recuperada en 1988).

El Ayuntamiento aprobé secundar también la iniciativa de la reina para llevar a
cabo una suscripcion nacional para socorrer a los emigrantes espafioles que debian retornar
a Espafia con motivo de la guerra europea de 1914, a la vez que decide suprimir los
festejos de la Feria de agosto, "dedicando los fondos que en ellos habia de emplearse en
cosas de mas provecho y necesidad". El conflicto bélico provoco una subida de los precios
y una reduccion de salarios, creandose para muchas familias una situacion insostenible
ante la que tercia el gobernador civil recomendando al ayuntamiento la adopcion de
medidas encaminadas a evitar el encarecimiento de las subsistencias y a procurar "el
mejoramiento de la triste situacion que las dificultades que se avecinan han de acarrear a la
clase obrera y trabajadora". El consistorio, consciente de "la terrible crisis obrera que
existe, efecto de la paralizacion de muchas industrias como consecuencia obligada de la
guerra europea” decide mientras persistan tan penosas circunstancias no invertir dinero en
festejos ni gastos de representacion, asi como la realizacion de obras publicas con dinero
de otras partidas del presupuesto para dar trabajo a todos los obreros de la localidad.
También con motivo de la guerra de Marruecos en 1921 se suspenden los festejos de la
Feria de Agosto, a la vez que se celebra una novillada benéfica y se abre una suscripcion
popular para enviar dinero a los noriegos que luchan en Africa.

A pesar de estas muestras de conexion con los acontecimientos nacionales, hay que
tener en cuenta que la poblacion de Afiora, que en 1910 estaba formada por 2.410
habitantes de hecho y 2.586 de derecho, tenia un nivel cultural necesariamente bajo, ello
no obstante de la existencia de escuelas de niflos y nifias y de educacion de adultos. Con
motivo de la formacion de un nuevo censo en 1901, los peritos encargados de su
realizacion reconocen que han tenido que rellenar ellos mismos las hojas de inscripcion
"por no saber escribir la mayor parte de los vecinos y hacerlo mal los que saben hacerlo".

[38]



Resulta ironico en este contexto que en 1915 el Ayuntamiento acuerde crear una junta
local para conmemorar el tercer centenario de la muerte de Cervantes, junta que, si llego a
formalizarse, no realizd, obviamente, ningin acto.

Fachada tipica de tiras en calle Amargura

En el aspecto cultural hay que destacar también, durante estos afios, la creacion de
una Banda Municipal de Musica en 1913. Estuvo formada en sus primeros momentos por
nueve miembros dirigidos por Juan Garcia Lopez bajo las orientaciones musicales del
director de la Banda de Villanueva de Cordoba, Luis Ochoa Amor. La Banda Municipal de
Musica hizo su presentacion publica el dia del Corpus de 1913 (18-V-1913) y a partir de
entonces intervino en todas las fiestas y celebraciones de la localidad.

En el ambito fisico del pueblo, estos afios conocen un desarrollo urbanistico
importante, motivado de forma no circunstancial por la necesidad de proporcionar trabajo
a los obreros de la localidad durante los periodos en los que las faenas agricolas eran
insuficientes. Durante toda la etapa asistimos a un ininterrumpido proceso de creacion,
ensanche y alineacion de calles que concederan en buena parte a la localidad su
configuracion actual.

En 1901, a la hora de establecer las secciones en que se ha de dividir el pueblo para
la eleccion de la Junta Municipal, se citan como existentes las siguientes calles: Cordoba,
Galicia, Empedrada, Contento, Plaza (de la Iglesia), Cantarranas, Iglesia, Rastro, Rio
Jordan, Concepcion, Amargura, San Pedro, Virgen, Pastora y Olivos. En 1912 se incluyen
por primera vez las calles Pedroche, Pozoblanco, San Antonio y Sol y en 1915 se pone
nombre a la calle San Martin. En 1918 se da el nombre de Doctor Benitez, "para conservar

[39]



la memoria del que por su talento y virtudes supo enaltecer el nombre de este pueblo que le
vio nacer", a la calle Empedrada "en que nacio"™.

El mejoramiento de las vias publicas es constante: durante 1912 se lleva a cabo el
ensanche y alineamiento de las calles Sol y Virgen y el empedrado de la calle San Antonio;
en 1913 se termina de empedrar la plaza de la Iglesia; en 1914 se cierra el encaiie del
arroyo Batanero en el tramo de la callejuela que lleva su nombre y se inician las gestiones
para crear una nueva calle que, partiendo de la del Sol frente a San Antonio, conduzca a la
de San Pedro, como solucion a los problemas de salida de aguas de esa zona, asi como
para hacer edificables los solares que atraviese y urbanizar la zona (aunque la negativa de
algunos propietarios a vender sus terrenos para la apertura de dicha calle retrasard su
ejecucion hasta 1919, con la configuracion que hoy presenta); en 1917 se lleva a cabo el
ensanche y alineacion de la calle Pedroche; en 1918 se realiza el tramo de carretera que
une la calle Iglesia con la carretera de Pozoblanco, etc.

Durante estas primeras décadas del siglo también asistimos a la implantacion en la
localidad de ciertos servicios que suponen un gran avance en el bienestar general de sus
habitantes. Coincidiendo con la feria de agosto de 1910 se inaugur6 en Afora el servicio
de luz eléctrica, por iniciativa del industrial pozoalbense Enrique Goséalbez Terol, que
realizo el tendido de la red desde Pozoblanco y sumistraba el fluido desde su fabrica
central del Murallon®. En 1930 la concesién del servicio eléctrico paso al noriego José
Garcia Lopez™. Para ese afio ya tenemos constancia de la existencia de alumbrado publico,
que constaba de “82 lamparas de 25 bujias, mas cinco de igual clase en la Casa capitular y
10 de 16 en la casa cuartel de la Guardia Civil”®’. En 1931, por otro lado, se implanto el
servicio telefonico en Afiora, inaugurdndose en septiembre la Central Telefonica®™ y en
octubre el servicio de telegramas®’.

También son abundantes las obras de reparacion de edificios publicos y
construccion de otros nuevos. Durante 1906 se lleva a cabo una profunda reforma del
edificio consistorial, a la que debemos probablemente su distribucion actual. Las obras
incluyen la colocacion del popular "reloj del Ayuntamiento". Fue adquirido por el
consistorio a Antonio Canseco y Escudero ("constructor de relojes de torre") e incluye dos
campanas de aleacion acerada de 180 y 120 kilos. En 1913, para evitar los posibles riesgos
de la torre metalica del reloj, se coloco sobre ella el pararrayos que todavia hoy existe.

La Ermita de la Virgen de la Pefa también es objeto de frecuentes reparaciones,
especialmente de sus murallas circundantes, ya que en su recinto se celebraba la feria de
ganado de agosto. En 1917 se ensancha este recinto y se colocan en ¢l diez bancos de
piedra de granito. También por estos afios se siembran eucaliptos en los alrededores de la
ermita y en la carretera de Pozoblanco, con motivo de la fiesta del arbol creada por Real
decreto en 1915. En 1919, en fin, se construye en dicho recinto un nuevo pozo en
sustitucion de uno viejo que presentaba un estado ruinoso.

8 AHMA, reg. 80, leg. 10. Actas capitulares. Sesion de 23 de julio de 1918. Aunque en el acta no se dice
expresamente, debe referirse a Juan Benitez Bejarano, nacido en Afiora en 1605 y que se doctord en
Teologia en el Colegio Grande de San Antonio de Portacaeli en Siglienza (Guadalajara). Véase Juan
Andrés Molinero Merchan, Doctores de Afiora. Significantes de poder, pags. 103 ss.

% Diario de Cérdoba, 7 de agosto de 1910, pag. 1.

% Diario de Cérdoba, 16 de febrero de 1930 pag. 2.

87 La Voz, 17 de abril de 1930, pag. 9.

8 La Voz, 25 de septiembre de 1931, pag. 6.

% El defensor de Cérdoba, 13 de octubre de 1931, pag. 2.

[40]






Pero la obra publica mas importante de esta época en Afiora, y una de las mas
importantes de todo el siglo, es el nuevo cementerio que se construyd en 1904°. El
Cementerio Viejo, adosado a la Iglesia parroquial, carecia ya de la holgura necesaria y se
encontraba en las peores condiciones higiénico-sanitarias, por lo que el Ayuntamiento
acuerda la construccion de uno nuevo en el sitio llamado Huerta de Martin, al noroeste de
la poblacion. El proyecto de construccion fue encargado al arquitecto provincial de la Real
Academia de San Fernando Adolfo Castifieyra y Boloix, considerado el introductor del
lenguaje modernista en la arquitectura cordobesa. El nuevo cementerio, que recibio el
nombre de “Nuestra Sefiora del Carmen”, comenz6 a recibir enterramientos a partir del
primero de julio de 1909.

Los grandes problemas de Afiora durante este periodo son, como en toda la
provincia y aun en toda Espana, la crisis obrera y las crisis de subsistencia, problemas que
son, en fin, uno solo, asi como la conflictividad social que ambas generan. Desde
principios de siglo las actas plenarias recogen invariablemente las peticiones de los
"braceros" de la localidad para que el Ayuntamiento les proporcione trabajo en obras
publicas con el que puedan conseguir recursos para proveerse de lo mas necesario para
subsistir. La situacion venia provocada por una serie infinita de malas cosechas producidas
por excesos de lluvias, largas sequias y plagas de langosta constantes, las cuales traian
consigo una subida de precios inabordable para el obrero. Por si fuera poco, la guerra
europea de 1914 o la de Marruecos de 1921 contribuyeron a agravar la situacion, que a
nivel local no se vio favorecida siquiera porque algunos obreros encontraran trabajo en las
obras del ferrocarril de via estrecha promovido por la empresa minera Peflarroya para unir
las cuencas de Puertollano y el Guadiato.

La crisis de trabajo se agudiza progresivamente. Los obreros acuden en masa al
ayuntamiento a pedir trabajo en las épocas en que las faenas agricolas los dejaban ociosos.
El consistorio invierte en obras publicas y anima a los propietarios a que empleen
trabajadores, intentando despertar una conciencia solidaria ante la desgracia. En julio de
1918 se producen las primeras huelgas de campesinos en Aflora, que tuvieron su
continuidad los ultimos dias de diciembre. En octubre de 1918 se crea en Afiora la Union
Obrera Campesina, asociacion de tendencia socialista presidida por Antonio Caballero
(Deogracias Caballero Risquez actia como secretario) y en abril de 1919 contaba ya con
255 socios (un 10% de la poblacién)’’. Por estas fechas surge también el Sindicato
Agricola Catolico de Aflora, presidido por José¢ Rodriguez.

La conflictividad laboral no cesa en estos afios, hasta el punto de que el
Ayuntamiento decide solicitar y gestionar la concesion para el pueblo de un puesto
permanente de la Guardia Civil, "pues dadas las graves circunstancias por que atravesamos
con la agitacion de la clase obrera y los conflictos sociales que surgen a diario, es
imposible conservar el orden publico en determinados momentos sin contar con fuerza
alguna que pueda auxiliar a la autoridad"**.

% vExpediente de construccion del cementerio catolico” (1903), AHMA, reg. 418, leg. 36, expte. 18. Véanse
mas datos en mis articulos "El cementerio de Afiora, un proyecto centenario de Adolfo Castyifieyra y Boloix",
en Cronica de Cordoba y sus pueblos IX, Asociacion Provincial Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma.
Diputacion Provincial de Cordoba, Cordoba, 2003, pags. 215-223; y “El arquitecto Adolfo Castifieyra y
Boloix en Los Pedroches”, en Crénica de Cordoba y sus pueblos XVII, Asociacion Provincial Cordobesa de
Cronistas Oficiales y Excma. Diputacion Provincial de Cordoba, Cordoba, 2010, pags. 511-525.

°! J. Diaz del Moral, Ob. cit., pags. 316, 320 y 491.

%2 AHMA, reg. 81, leg. 10. Actas capitulares. Sesion de 30 de marzo de 1919. Desde 1915 existia en
Afiora una casa en la que se alojaban los miembros de la Guardia Civil cuando visitaban el pueblo, pero su

[42]



El 29 de mayo de 1919 se decreta el estado de guerra en la provincia y la autoridad
militar ordena la clausura de los centros obreros y la detencion de las juntas directivas.
Cuando a mediados de agosto se autoriza de nuevo su funcionamiento con fines
administrativos la decadencia es ya manifiesta y la actividad a partir de entonces minima.

Durante la dictadura de Primo de Rivera, a la que el Ayuntamiento de Afiora se
adhirié de forma entusiasta®, los problemas basicos se mantienen, agravados si cabe por
un importante crecimiento demografico (de los 2.410 habitantes de 1910 se paso a 3.074
en 1923°*). Durante todos los afios de esta etapa, al llegar abril, cuando finalizan las tareas
agricolas, los "braceros" acuden invariablemente al Ayuntamiento solicitando trabajo para
subsistir. En 1928 un "pertinaz temporal de aguas" agrava la situacion al paralizar las
actividades agricolas antes de tiempo, lo que provoca una nueva "gravisima crisis obrera"
que mueve al Ayuntamiento a suspender nuevamente los festejos de la Feria y dedicar ese
dinero a proporcionar ocupacion a los trabajadores afectados.

El 16 de abril de 1931 se constituye en Afiora el nuevo Ayuntamiento republicano,
bajo la presidencia de Carlos Salazar Pastor, maestro nacional, pero pocas semanas
después, la segunda vuelta de las elecciones lleva a la alcaldia a Francisco Garcia Bravo.
El cambio de régimen, sin embargo, no soluciona el problema fundamental de estos afios,
que continua siendo la llamada "cuestion social". La situacion era calamitosa para los
obreros y jornaleros, que se enfrentaban a un estado critico de miseria y escasez. El paro
forzoso continuado (un informacién periodistica destaca que existian “mas de trescientos
obreros” sin trabajo en mayo de 1933)” y la carestia de los precios no podian sino
desembocar en una continua conflictividad entre patronos y obreros. Aunque en Afiora
solo hubo huelgas declaradas en octubre de 1931%, la agitacion campesina fue continua
durante estos anos. La Sociedad Obrera Socialista y El Porvenir Agricola arbitran el
movimiento sindical, mientras el Ayuntamiento, que carece de medios para atajar el
problema, intenta gestionar con el gobernador civil y los patronos soluciones a la crisis.

Un Anuario de 1932 nos da cuenta del rico movimiento asociativo de Afiora en
esta época. Segun la publicacion, para esta fecha Afiora contaba con las siguientes
“sociedades”: Casino de Afiora, Casa del Pueblo, Cooperativa de Consumos, Cooperativa
La Fraternidad, Asociacion de labradores y ganaderos “El Cultivador”, La Alegria, La
Precisa de Socorros Mutuos, Uniéon Obrera Campesina, Juventud Social Catélico-agraria,
Sindicato Agricola Catélico, Sociedad de Propietarios de Caballerias y Union Obrera’”.

Tras el golpe de estado del 18 de julio de 1936, Afiora fue poco activa en el
proceso de sublevacion, a pesar de que ya el 7 de julio habia sido sorprendida en sus
alrededores una reunién clandestina de derechas™ y de que existian en el pueblo

estancia no era permanente.

% El Ayuntamiento de Afiora envi6 un oficio al gobernador en el que se congratulaba del movimiento
iniciado por el Capitan General de Catalufia, “movimiento que tiende a regenerar la Patria, librandola de
la funesta dominacion de los politicos de oficio que a tan lamentable situacion la han conducido en todos
los 6rdenes” (Diario de Cérdoba, 19 de septiembre de 1923, pag. 1).

% AHMA, Padron de habitantes de 1923, reg. 91, leg. 12, expte. 4.

% La Voz, 4 de mayo de 1933, pag. 11.

% Francisco Moreno Gomez, La Rep(blica y la guerra civil en Cérdoba, Céordoba, 1982, pag. 126.

°7 Anuario regional descriptivo, informativo y seleccionado de la industria, comercio, agricultura,
profesiones, arte y turismo de la region de Andalucia y Norte espafiol de Africa. Anuarios Regionales de
Espafia, Madrid, 1932, fasciculo Cérdoba, pag. 33.

% Francisco Moreno Gomez, Ob. cit., pag. 8. El Diario de Cérdoba de 8 de julio de 1936 (pag. 1) da cuenta

[43]



representantes de Falange y tradicionalistas. La Guardia Civil (un guardia 1°, que hacia las
veces de cabo, y tres numeros formaban el puesto) marcho el dia 20 a Pozoblanco para
concentrarse alli con la de los pueblos vecinos, como medida defensiva de los rebeldes
pozoalbenses ante la salida masiva de la localidad de las fuerzas obreras. En Afora, las
autoridades del Frente Popular continuaron en sus funciones normalmente hasta el dia 23.
Esa mafana son retenidos en el ayuntamiento y desarmados los cabecillas de la derecha
local. Pero cuando la noticia llega a Pozoblanco acude la Guardia Civil, ocupa el
ayuntamiento y entrega el mando a la CEDA y Falange (la CEDA de Afiora estaba
presidida por Francisco Ruiz Sanchez y entre los falangistas destacaba José Garcia Lopez).
Se proclam¢ el bando de guerra y el personal obrero tuvo que abandonar el pueblo para
escapar a la oleada de detenciones que se desencadend.

Pronto las fuerzas obreras de los distintos pueblos de la comarca se retinen y
coordinan, contando con la ayuda de forasteros, especialmente mineros de Almadén y
Puertollano. El dia 5 de agosto, mientras se preparaba la recuperacion de Pozoblanco, una
columna de los milicianos que cercaban ese pueblo, al mando del comunista de Villanueva
de Coérdoba Emilio Castejon Agiiera, decidié tomar Afora para cortar las comunicaciones
entre los sublevados de Dos Torres y Pozoblanco’’, operacion en el transcurso de la cual se
produjeron aquel dia siete victimas entre el personal de derechas. Afiora permaneceria ya
hasta el fin de la guerra en poder de las fuerzas leales al gobierno de la Republica.

Enseguida comenzaron las violencias y represalias, registros domiciliarios,
incautacion de bienes y fusilamientos de derechistas, dando un balance total de 15 victimas
como consecuencia de la recuperacion revolucionaria del pueblo. Algunos huyeron a
refugiarse en las huertas y cortijos cercanos al pueblo, mientras que otros consiguieron
introducirse en Pozoblanco. Tres o cuatro dias después de la entrada de los milicianos se
desencadeno la habitual violencia anticlerical: se destrozaron y quemaron las imagenes y
retablos de la iglesia y ermitas, de las que solo se salvo la imagen de la Virgen de la Pefia,
patrona del pueblo. La iglesia de San Sebastidn sirvio durante la guerra de asilo para
refugiados, mientras que las ermitas de San Pedro y Virgen de la Pefa hacian las veces de
almacenes de intendencia.

La larga pesadilla de 1a Guerra Civil Espafiola duraria casi tres aflos. En la mafiana
del 26 de marzo de 1939 el mando franquista inici6 la llamada "ofensiva de la victoria", al
mando del general Yagiie. Ningin soldado republicano resistid ya por ningun sitio. El
Cuerpo de Ejército de Andalucia avanzé desde el puerto Calatravefio el dia 26 y entrd en
Pozoblanco el 27 sin ninguna resistencia. Desde aqui fuerzas de la 60° Division, con el
teniente coronel Aguilera, llegaron a Afiora. Enseguida comenzaron a constituirse los
primeros ayuntamientos franquistas, regidos en un primer momento por los representantes
de la gran burguesia agraria. Los nuevos ayuntamientos se constituyeron, como era norma
en un estado militarizado, en presencia de la autoridad militar, de lo cual se ocup6 aquellos
dias en los pueblos del norte de la provincia de Cordoba el capitan Casas Ochoa, del
cuerpo juridico militar.

En Afora el nuevo ayuntamiento se constituyo el 31 de marzo, pocos dias después
de ser tomada por el ejército franquista y uno antes de que se proclamara oficialmente la
victoria. Antonio Pinzén Toseano, oficial segundo honorario del Cuerpo Juridico Militar,

de una “reunion clandestina por elementos fascistas” en las afueras del pueblo, aunque no hubo detenidos al
no portar armas los implicados.
9 Idem, pag. 340.



nombré la "Comision Gestora Provisional" de esta localidad, al frente de la cual quedd
Antonio Bejarano Rodriguez como alcalde-presidente. Todos "juran por su honor
desempefiar fielmente sus respectivas funciones con celo, austeridad y energia,
inspirandose en las normas de la Espafia Nacional y del Generalisimo Franco, nuestro
glorioso caudillo, realizando su cometido con la méaxima rapidez que la acertada resolucion
de cada caso exija, en union de las demas personas a quienes esta Autoridad militar
designara, si lo estima conveniente, para ocupar otros puestos que faciliten el mas préximo
restablecimiento de la vida civil en este Municipio"'”’. Estos nombramientos tuvieron
vigor hasta el 14 de junio de 1940, en que fue nombrado alcalde Alejandro Garcia
Séanchez, terrateniente local que se mantuvo en el cargo hasta 1950.

Pero la normalidad habia llegado solo para los vencedores. A los vencidos les
aguardaba ahora una suerte diversa: unos optaron por exiliarse, otros se escondieron
durante un tiempo, los mas decidieron arriesgarse a enfrentarse a una nueva realidad. La
situacion era dificil para todos, pero especialmente para los que habian permanecido leales
a la Republica. Al hambre se unia el miedo, el terror de comprobar como la muerte y la
tortura seguian amenazandoles, a pesar de que la guerra habia terminado.

Durante la larga dictadura franquista Afiora vive, como toda Espafia, en una atonia
social y cultural. A finales de los afios cincuenta se produce una cierta reordenacion
urbanistica en la parte sureste de la localidad, al abrirse en la conocida como “Cerca del
P0z0” la calle hoy nombrada como San Sebastian y el tramo final de la calle Pedroche
hasta el Egido de Abajo, donde ya habia numerosas casas construidas en el ltimo tramo
de la calle Amargura. Este crecimiento urbano, interpretado entonces como un desarrollo
de la poblacion hacia Pozoblanco'®!, se completd a principios de los sesenta con la
construccion de un nuevo colegio en dicho egido, donde todavia hoy se mantiene aunque
con una fisonomia totalmente diferente producto de la reedificacion finalizada en 1982. En
1961 se adoquind por primera vez la Plaza de la Iglesia y se dispuso el pequefio jardin
central circular que todavia hoy se mantiene'®. En el otro extremo del pueblo se levant6 en
los setenta el depdsito de aguas, una mole de hormigén que marca el punto constructivo
mas alto en toda la localidad. En el ambito cultural, la catedra ambulante de la Seccion
Femenina trabaja en la recuperacion y creacion de un folclore tradicional.

Tras la muerte de Franco (1975) y promulgacion de la nueva Constitucion (1978)
se reanuda lentamente la actividad democratica. En 1987 ocupa la alcaldia Rafael Moreno
Lopez, el primer mandatario de izquierdas desde la guerra civil, aupado al cargo de la
mano de una candidatura independiente (Iniciativa Municipal por Aflora) y luego unido a
las filas del PSOE. En 1995 le sustituye, liderando la candidatura del Partido Popular,
Bartolomé Madrid Olmo, el alcalde noriego que durante mas afios ha ocupado el cargo en
la etapa contemporanea. En los afios ochenta se construyo la Plaza de Toros y en los
noventa la Casa de la Cultura (1993).

La etapa democrética supuso también un resurgimiento del movimiento asociativo.
En el ambito cultural, en 1984 se constituyé la Rondalla y Coral “Nuestra Sefiora de la
Pena”, que todavia hoy se mantiene activa, con el objetivo de rescatar el patrimonio
musical tradicional de Afiora. En 1982, por su parte, se cred el Colectivo Cultural “El

1% AHMA. Acta capitular de 31 de marzo de 1939
191 E| Cronista del Valle, 19 de septiembre de 1959, s/p.
192 E| Cronista del Valle, 26 de agosto de 1961, pag. 4.

[45]



Cangilén”, que hasta su disolucién en 1992 organizo actividades de animacioén socio-
cultural y abander¢ algunas causas de reivindicacion local.

Clausura de la catedra ambulante de la Seccién Femenina, en la puerta del Ayuntamiento (1967)

[46]



I
PRINCIPALES CULTOS EN ANORA A TRAVES DE LA HISTORIA

En Afiora, como en todos los pueblos de Espafia, el calendario festivo esta
estrechamente vinculado a los ciclos litirgicos. La mayoria de las celebraciones
tradicionales tienen un caracter religioso, aunque se trate siempre de una religiosidad
popular que en ocasiones no tiene muy claros sus limites con lo profano. Conviene, por
tanto, analizar previamente el contexto devocional que se desarroll6 en Anora a lo largo de
los siglos para poder contextualizar mejor cada una de sus festividades.

Desde su constitucion como parroquia en el siglo XIV, Afiora pertenecid
pastoralmente al arcedianato de Pedroche, uno de los tres en que estaba dividido el
obispado de Cordoba. En realidad, Pedroche ocupd en la administracion eclesidstica
durante estos siglos una posicion similar a la que ostentaba en la administracion politica,
constituyendo la cabecera de una entidad territorial administrativa y clerical. La iglesia de
Pedroche se supone establecida desde la creacion de la diocesis de Cordoba, o al menos en
1265 ya tenia la suficiente importancia como para que se desplazara a esta villa el titular
del arcedianato serrano hasta entonces en Belmez. Existia un “término comiin” eclesiastico
que se extendia a las Siete Villas y Conquista (jurisdiccion territorial a la que se denomina
“campana”), cuyas parroquias rurales aparecen integradas a modo de encomienda en la
iglesia de Pedroche, a la que también aportaban sus rentas decimales'®. En las cuentas que
la fabrica de la parroquia de Pedroche rinde al representante del obispado en 1590 se hace
constar que “esta fabrica lleva las dos tercias partes de los diezmos de pan y maravedis
desta villa y lugares de su campana, que son Torremilano, Torrecampo, Pogoblanco,
Villanueva de Cordoba en compania de la iglesia de Torremilano que lleva la otra tercia
parte de los dichos diezmos(...) Asimismo lleva esta iglesia los diezmos de Nava el
Grande y Conquista”104. En la parte de Torremilano se incluirian también todavia las
rentas de Alcaracejos, Afiora y Villaralto.

1. ERMITA DE SAN PEDRO

La construccion de la ermita de San Pedro es probablemente la primera
materializaciéon colectiva de la religiosidad de la comunidad noriega. Es sabido que
muchas ermitas, especialmente las ubicadas en las afueras de las poblaciones, se edificaron
como respuesta a la solicitud de vecinos que habitaban regularmente lejos del casco
urbano. Estas ermitas rurales facilitaban la asistencia a los oficios religiosos a los
moradores de quinterias o cortijadas, constituyendo a su vez los templos centros de
atraccion para la poblacion dispersa. Tampoco ha de despreciarse como motivo para la
construccion de las nuevas iglesias la voluntad de los aldeanos de mostrar publicamente
sus deseos de independencia con respecto a la villa matriz, convirtiendo la ereccion de

' Jluminado Sanz Sancho, La Iglesia y el Obispado de Cérdoba en la Baja Edad Media (1236-1426),
Editorial de la Universidad Complutense, Madrid, 1989, pags. 267-269.
104 AGOC, Visitas Generales (VG), 1590, fols. 2 vy 3 v.

[47]



ermitas dedicadas a advocaciones propias en una muestra simbolica de diferenciacion de la
aldea también en los asuntos espirituales.

Ambas circunstancias pudieron darse en la aldea de Afiora a la hora de construir la
ermita de San Pedro, cuya ereccion todos los investigadores sitian a finales del siglo XV.
Por un lado, permitia que los aldeanos no tuvieran que desplazarse hasta Torremilano para
cumplir sus preceptos religiosos y, por otro, constituia un importante logro en la lucha por
su autonomia con respecto a la villa. Ya hemos visto como Torremilano, segtn el uso
comun, intentd dificultar en lo posible la independencia de la aldea, por lo que la
construcciéon de la ermita pudo ser una pequefia victoria en lo espiritual frente a las
numerosas derrotas en el campo juridico y administrativo.

Ermita de San Pedro en la actualidad

La ermita de San Pedro responde a un modelo tipico de iglesia serrana, formada
por una sola nave rectangular atravesada por tres grandes arcos diafragma apuntados de
ladrillo que arrancan de pilastras de granito y sostienen una vulgar armadura de techumbre
a dos aguas, con tablazon visible desde el interior. Su tosca fachada presenta la habitual
portada de arco carpanel enmarcado en alfiz de moldura goética. En el siglo XVIII su
primitiva boveda de cruceria gética en la capilla mayor fue sustituida por una cupula oval
sobre pechinas'®. El suelo enladrillado en espiga de toda la nave es obra del siglo XVII,
seglin delata una de sus piezas, que lleva inscrita la fecha de 1694. Los gruesos muros de

195 M* Angeles Jordano Barbudo, EI mudéjar en Cérdoba, Diputacion de Cordoba, Cordoba, 2002, pag.
375.

[48]



tapial encalados y los robustos contrafuertes del lado del Evangelio dan solidez a un
conjunto carente de mayor elaboracion artistica. Su concreta finalidad, la urgencia de su
edificacion y la escasez de medios econdmicos justificarian su sencillez constructiva, la
irregularidad del trazado y la pobreza de los materiales empleados. El aspecto actual que
presenta la ermita se lo debemos a una rehabilitacion llevada a cabo en 1985, que salvo al
edifico de la ruina que lo amenazaba tras décadas de abandono durante las que llegd a
plantearse incluso su demolicion.

Llama la atencion la escasa relevancia del culto a San Pedro en Afiora a lo largo de
su historia, a pesar de contar con una ermita propia. Desde 1628 conocemos la existencia
de una cofradia titular que se mantuvo hasta mediados del siglo XIX, pero cualquier ritual
que se practicara en su honor ha desaparecido completamente en la actualidad.

2. PARROQUIA DE SAN SEBASTIAN

Algin tiempo después, quizas coincidiendo con el otorgamiento del titulo de villa
en 1553, se levanto en la plaza principal de la localidad la parroquia de San Sebastian. Su
construccion responde ya a los deseos de una villa que ha trabajado largamente por su
independencia jurisdiccional de tener una parroquia propia, a la vez que atiende a la
demanda de una poblacion en continuo crecimiento.

El dato documental mdas antiguo sobre la existencia de esta iglesia nos lo
proporciona Casas-Deza al afirmar que "los libros de bautismos principian en 1557"'%. De
1577 data la primera visita general a la villa de Afnora, de las que periddicamente se
realizaban por parte del obispado de Cérdoba, de la que tenemos noticia, reconociéndose
desde el principio que "esta yglesia es pobre".

De 1579 data el primer relato directo del visitador:

“e visitd el santisimo sacramento que estaba en una custodia de plata dentro en el
sagrario e visitd los santos oleos e pila bautismal y todo lo hallé con la decencia y
limpieza que requiere, asimismo visitd los libros de bautismo, desposados y
velados los cuales estaban escritos en la forma que requieren (...). Ansimismo
visito la sacristia e ornamentos e todo lo demas que avia que visitar en la dicha
iglesia. Esta iglesia es pobre (...) e tiene dos cruces de plata, una chica e otra mayor
e dos calices de plata e rreliquiario e los vasos de los santos oleos” 7.

El informe de la visita de 1589 nos ofrece una descripcion muy precisa del estado
del templo:

"era de tres nabes con dos dangas de arcos por cargo en posteles de canteria llana
rollizos y los arcos hasta las basas de los posteles de ladrillo; la capilla mayor de

1% Casas-Deza, Corografia, pag. 99. Segun un interrogatorio sobre archivos mandado hacer por el
Director General de Archivos del Reino en 1849 la primera partida de bautismo que figuraba en el
parroquial de Afiora estaba fechada el cuatro de mayo de 1577 (AHMA, reg. 60, leg. 8, expte. 2. Libro de
Actas y Presupuestos de 1846-1850, sesion de 7 de septiembre de 1849).

%7 No se conserva el expediente de la visita de 1577, pero se alude a ella en el informe de la de 1579.
AGOC, VG, leg. 3a, pieza 1.

[49]



tres arcos y con el testero del altar mayor hazia quadrados; los techos de madera
mal labrada rolliza y arcos de cafia larga; la iglesia de suficiente grandor para la
gente del pueblo, con dos puertas, una a un lado a mano derecha mirando al altar
mayor y la otra en el testero de la yglesia enfrente del altar mayor, con un
campanario encima de canteria, el qual tenia una raxa muy grande a un lado que
conviene remediarse para que no se caiga. El suelo de la yglesia a partes solado y a
partes por solar, el sagrario no esta dorado sino pintado, el retablo del altar mayor
mediano dorado aparece casi llano y en medio a sefior san Sebastian de bulto y

talla y a los lados san Bartolome e la Madalena"'®.

En un inventario de la Iglesia de ese mismo afio se dice que en el altar mayor hay

"un retablo dorado con hechos de la pasion". El campanario contenia tres campanas de
.. ~ . , . 109
distinto tamafo y dos campanillas "que se tocan cuando sale el Santisimo" .

Todavia en la visita de 1590 se alude a la “gran raxa” que presenta el campanario y
se alerta del peligro de derrumbe, por lo que el visitador “mandé se reparase”. Y asi se
hizo, pues en las cuentas de 1592 figuran los "quarenta y cinco mill e quinientos ochenta y
dos mrs. que dio y pago y gasto desde la quenta pasada hasta oy en la obra de la torre que
se hizo casi toda de abajo a arriba, que estaba toda para dar en el suelo"'', acompafiandose
una detallada relacion de gastos por cada concepto de los trabajos realizados. En los gastos
de reparacion de la torre colaboraron las parroquias de Pedroche y Torremilano,
administradoras de los diezmos, con la condicion de que “si en algun tiempo tuviere de qué
volverlos, la dicha iglesia los volviese™''".

En estos primeros afios tras la obtencion del titulo de villa nos consta que la
parroquia fue utilizada (no sabemos si ocasionalmente o de forma habitual) como sede de
las reuniones del concejo, tal como certifica el siguiente testimonio que reproduce la
primera hoja del Libro de Cabildos y Concejo de la Villa de Afiora fechado en 1584:

“En la villa de la Nora, que es de la jurisdiccion de la muy noble y muy leal ciudad
de Coérdoba, en treinta i un dias del mes de julio de mill y quinientos y ochenta y
quatro afios se juntaron de concejo a toque de campana en la yglesia de Sr. S.
Sebastian dﬁz la dicha villa los seflores Bartolomé Rodriguez Moreno y Alonso
Benitez...”

% AGOC, VG, leg. 3a, pieza 5, fol. 2.

199 Ibidem, pieza 1, fol. 12.

10 Ihidem, pieza 7, fol. 6v.

"' AGOC, VG, Pedroche, Afio 1592, fol. 6.

12 «“Expediente de informacion genealogica para admision a beca en el Colegio Mayor de San Ildefonso
de Alcala de Juan Benitez de Bejarano”, AHN, Universidades, 512, exp. 15. Juan Andrés Molinero
Merchan en su obra Doctores de Afiora. Significantes de poder (pags. 53-54) fecha este documento
erroneamente en 1484, lo que le lleva a realizar unas consideraciones a mi juicio equivocadas sobre la
antigiiedad de la iglesia de San Sebastian. Ademas de que la lectura directa del documento certifica su
datacion en 1584, la atribucion un siglo anterior resultaria imposible por la alusiéon que se realiza en el
texto a la “villa” de Afiora y a su dependencia jurisdiccional de la ciudad de Cordoba, pues ya sabemos
que la obtencion de este titulo y la independencia de Torremilano no se produjo hasta 1553.

Se trata de un testimonio indirecto, aunque de gran valor historico una vez desaparecida la fuente
original: el doctor Juan Mudarra es comisionado en 1628 por el Colegio Mayor de San Ildefonso de la
Universidad de Alcala para “averiguar la limpieza y linage” de Juan Benitez Bejarano, natural de Afora y
opositor a una de las colegiaturas vacantes en aquella institucién. Entre los multiples testimonios que
recoge, figura una diligencia en torno al apellido Rodriguez del tenor siguiente : “En el mismo dia, mes y
afio [15 de agosto de 1628] pedi a los sefiores alcaldes y escribano desta villa me exiviesen los libros de
juntas e repartimientos desta villa y entre ellos el mas antiguo que salio fue uno que tenia por titulo en la

[50]



La iglesia era el lugar habitual de las reuniones del concejo en la mayoria de las
villas durante esta época, por ocupar generalmente un lugar central en la poblacién, por la
mayor amplitud de su espacio disponible y por la utilizacion de las campanas para realizar
los llamamientos publicos. Era frecuente, ademads, que las reuniones concejiles se
celebraran en dia festivo a la salida de misa (aunque hemos podido comprobar que, en esta
ocasion, el 31 de julio de 1584 era martes, quizds porque el asunto a tratar requiriera
urgencia o hubiera necesidad de celebrar mas de una reuniéon semanal para abordar temas
de especial complejidad o gravedad'").

En 1628 volvieron a realizarse en la parroquia obras de cierta importancia. En la
Visita General de ese aflo se anotan “seiscientos y quarenta y tres reales y medio que gastod
en descubrir y trastejar la mitad de la iglesia desta villa, levantar una pared y una esquina
de piedra y encubrir toda la sacristia vieja que se hundio, echar cuatro vigas nuevas en ella
y en los materiales de madera, tejas, cal, piedra, maestro y peones”m.

Desde entonces no faltan noticias aisladas de obras efectuadas en la iglesia
parroquial. Asi, en 1672 se dor6 el retablo mayor, operacion que llevo a cabo Pedro de
Aguilar, vecino de Coérdoba, por la cual percibio once mil reales que le fueron pagados por
el concejo'®. No sabemos si este retablo es el mismo que Casas-Deza a mediados del siglo
XIX describe como "antiguo y bueno y pertenece al orden corintio"''. De 1679 se suele
datar el artesonado, segun puede leerse con dificultad en la tiranta que hay delante del arco
toral''”. En abril de 1702 el concejo de Afiora acordd conceder a la parroquia una
"limosna" de 550 reales por entender que "la iglesia desta dicha villa esta mui indezente y
ser nezesario blanquearla y hazer comulgatorio donde este Su Magestad con la dezencia
que se requiere"'®. En octubre del mismo afio el cabildo municipal acude de nuevo a
atender las necesidades de obras de la parroquia, esta vez en el tejado: "la iglesia de esta
villa se halla indezente por tener el techo de cafla por donde se orixina el que se recala y
pudre la cafia con la madera y todos los afios se gasta en recorrer y trastejar". Para atajar
este problema, se acuerda "que se compre el pino nezessario para dicha obra y asilo", con
la condicion de que "no passe el dominio del dicho pino a la iglesia pues el concejo a de
ser siempre duefio del dicho pino"'"’.

primera hoja ‘Libro de los cabildos y concejo de la villa de la Nora donde se sientan los cabildos que se
hacen en la dicha villa’ e luego en la primera hoja de los cavildos, sobre que el primero cabildo,
comengaba desta manera: ‘En la villa de la Nora, que es de la jurisdiccion de la muy noble y muy leal
ciudad de Cordoba, en treinta i un dias del mes de julio de mill y quinientos y ochenta y quatro afos se
juntaron de concejo a toque de campana en la yglesia de Sr. S. Sebastian de la dicha villa los sefiores
Bartolomé Rodriguez Moreno y Alonso Benitez’, por lo qual consta que la antigliedad que puede constar
por papeles que tienen los Rodriguez desta villa es muy poca y que es mayor la que consta por los testigos
del dicho apellido y asi me parece que desto para la dicha antigiiedad no ay que saber cosa alguna y yo
mismo vi todos los papeles de repartimientos y los demas que hay y este libro fue el mas antiguo y por la
verdad lo firme. Juan Mudarra”. [Cuadernillo del informante Juan Mudarra que comienza con la Bula de
Clemente VIII, folio 12].

'3 Juan B. Carpio Duefias, La tierra de Cérdoba, pag. 119.

4 AGOC, VG, leg. 3, pieza 13, fol. 4. Afio 1628.

"5 AHMA, reg. 47, leg. 4, expte. 25, fol. 132.

16 Corografia, pag. 99.

"7 M Angeles Jordano (El mudéjar en Cérdoba, pag. 373) intuye que se tratarfa mas bien de una
restauracion, pues la fecha es demasiado tardia para las caracteristicas el artesonado mudéjar de esta
iglesia.

"8 AHMA, reg. 51, leg. 7, expte. 1. Libro de Actas y Ordenes de 1685-1711. Sesiéon de 17 de abril de
1702.

"% |bidem. Sesion de 22 de octubre de 1702.



Parroquia de San Sebastian vista desde la calle Concepcion



La iglesia raramente podia atender a los gastos que suponian estas obras, pues los
ingresos que le proporcionaba el rendimiento material o el alquiler de algunas propiedades
que poseia, procedentes de legados o donaciones (casas, hazas, harranales, huertos y vifias)
apenas le proporcionaba suficiente para sus gastos corrientes.

Las obras mas importantes en la iglesia, sin embargo, se realizaron entre 1774 y
1778'%°, durante las cuales se construyeron de nuevo desde sus cimientos la fachada
principal y la torre completa. En efecto, el 1 de marzo de ese afio el cura rector de la
parroquia de San Sebastian de Afiora, Pedro Vélez de Guevara, se dirige al Obispado de
Cordoba informando del lamentable estado en que se encuentra la iglesia: la torre
presentaba profundas grietas en tres de sus esquinas; mientras se hacia una tasacion de
las obras necesarias, se produjo un derrumbe parcial que obligd a cerrar la puerta de la
fachada principal y se descubrié que la edificacion carecia de cimientos. El veredicto
del parroco es concluyente: "que la portada y las tres esquinas de la torre las condena a
derrivarlas, porque de no amenaza grande ruina, pueden quevrarse las campanas y
traerse hacia avajo la maior parte de la yglesia i suceder muchas desgracias". El ocho de
marzo, el arquitecto Cayetano de Torres ("el maestro mas inteligente deste pais", segin
el parroco local) elabora un informe, que se envia al obispado, en los siguientes
términos: "encuentro que hallandose construida contra toda regla sobre la haz de la
tierra sin cimientos suficientes a su altura y peso ha fallado por el pie desencaxandose
las piedras que servian de vasa a la fachada en que se halla la torre y puerta principal,
por cuia razon es de temer que continuando el tiempo humedo, se venga prontamente a
tierra (...). Tengo por indispensable y preciso que luego al punto se derrive dicha
fachada (...); no hallo medio de que esta obra se pueda evitar ni suspender con algun
repaso que diese treguas para emprender esta en otro tiempo". El arquitecto calcula en
principio el valor de la obra en 22.000 reales.

Sin embargo, en abril los costes de la obra se estiman ya en 40.000 reales. Ello
es debido, entre otras razones, a que, mientras se demolia la fachada y la torre para
evitar un derrumbe accidental que causara mayores dafios (puesto que en la iglesia
seguian celebrandose los actos de culto), comenzaron a abrirse grietas en los primeros
arcos, resultando necesario entibarlos, "porque si falsea un arco, como los techos son de
maderas enlazadas unas con otras, con su peso pueden traerse otros i suceder muchas
desgracias". Ese mismo mes, el Obispado inspecciona los planos y presupuesto de las
obras y da licencia para su ejecucion bajo la direccion del maestro Cayetano de Torres,
que por entonces estaba también al cargo de las obras de construccion del crucero de la
Iglesia de Santa Catalina de Pozoblanco, de donde era natural.

Las obras llevan buen ritmo. En agosto de ese afio Pedro Vélez de Guevara
informa al Obispo de que se ha efectuado un cerramiento provisional en torno a los
arcos mientras duran las obras mayores y "se le puso puerta con su llave para
seguridad". A la vez, "se ha hecho el derrivo total con la fortuna de no aver sucedido
desgracia alguna, que se podia temer, porque estava sin cimiento alguno (...), oi estan
las zanjas de quatro varas i en esta semana juzgo se concluiran, luego que encontremos
alguna maior firmeza, porque no se enquentra lastra". Al hacer el derribo se pudo
comprobar cudl era la naturaleza de los fundamentos primitivos: "estava sin cimiento
alguno, las pocas piedras que tenia de canto i lo restante de tierra sin cal, con algunas

120 AGOC, DO, leg. 4, expte. de 1774. Véase mi articulo "Nuevos datos sobre la reedificacion parcial de
la Iglesia parroquial de San Sebastian de Afora en el siglo XVIII", en Arte, Arqueologia e Historia,
Asociacion "Arte, Arqueologia e Historia", Cordoba, 1999, n° 6, pags. 20-23.

[53]



piedrecillas pequefias como las que ai en los empedrados, todo sin union y totalmente
desquadernado y cosa prodigiosa el que no aia avido desgracias i se aia mantenido". En
septiembre se informa de que las zanjas habian llegado hasta las cinco varas de
profundidad (unos cuatro metros), pero ahora "falta como una vara para sacarla de
cimientos (...) hechos de grandes peflones que jamas se moveran". Se pide al obispado
que libre "alguna cantidad" para acelerar las obras de cara al invierno, pues "dejandola
asi puede padecer mucho detrimento con las aguas i revenirse los taviques que sostienen
los arcos".

Sin embargo, las obras se ralentizan en los meses siguientes, muy probablemente
por falta de fondos. El 23 de julio de 1775 el cura informa de que la obra "se halla en el
estado de zerrar los arcos de la portada y concluidas las paredes colaterales de la
yglesia"'*!. Ese mismo afio Vélez de Guevara informa al obispado de que “estando ya la
obra de esta iglesia avanzada, ha sido preciso hacer la maquina de una grande rueda
para subir los materiales con facilidad, sin riesgo y con menos gente para lo que es
inexcusable una maroma” y solicita, para la conclusion de la obra, que se le preste “la
que tiene la fabrica de la iglesia de Pedroche que ahora no la necesita™'*

En enero de 1778, don Bernabé Velarde Tello, canénigo de la Catedral de
Cordoba, que pasaba una temporada en Afora, de donde era natural, reponiéndose de
una enfermedad de tercianas, informa al obispado de que "la fachada y portada de esta
iglesia estan concluidas y la torre levantada a mas de la mitad de su altura"'*. Habiendo
sido nombrado por el Obispado para inspeccionar las obras, de las que al
parecer ahora se encargaba directamente el maestro mayor de la Catedral de Cordoba,
Francisco Aguilar, en febrero de ese afio el sefior Velarde informa de que a fin de
rebajar el elevado costo total de la obra, al que los vecinos del pueblo no podian
contribuir en metalico por haber tenido que atender recientemente a otras importantes
obras publicas (la reedificacion de la ermita de la Virgen de la Pefia y el Posito de la
villa), ha propuesto "que se le rebaje a la torre una vara de altura que estaba proiectada,
pues asi queda decente y que la piedra labrada de que se va haciendo continue solo asta
la cornisa, siguiendo desde alli de ladrillo hasta su conclusion, con lo que se escusa
mucho gasto y los vezinos sin particular incommodidad ni desembolso pueden con sus
carros conduzir la piedra necesaria de limosna poniendo del mismo modo en el tejar
todo el varro y lefia que se necesite para los ladrillos y conduciendolos despues a la
iglesia"'**. Suponemos que por entonces finalizaria esta gran obra de reconstruccion,
pero todavia en 1791 se piden fondos para "perfeccionar las dos muy precisas obras de
canzeles y reedificacion de campanas que tiene entabladas, a que se agregan los
indispensables reparos de la torre"'*.

De esta época data, pues, el aspecto exterior que hoy presenta la iglesia. Se
construy6 desde sus cimientos la fachada principal, con una estructura serrana formada con
sillares de granito que componen una portada sefiorial con ventanas ciegas que se alarga en
una torre de dos cuerpos: el primero continia la construccion pétrea de la fachada,

21 AGOC, DO, expediente de 1775.

122 José Ignacio Pérez Peinado, Evolucién histérica de la parroquia del Salvador de Pedroche, iglesia
matriz de las Siete Villas. Tesis Doctoral inédita. Fol. 469. No se indica la procedencia del documento.

12 AGOC, DO, expediente de 1778. Carta de 20 de enero.

124 AGOC, DO, expediente de 1778. Carta de 16 de febrero.

125 1bidem, expediente de 1791.

[54]



mientras que el segundo, que contiene el campanario, sigue con su obra de ladrillo el estilo
neomudéjar que esta presente también en otras edificaciones religiosas de la comarca.

Con respecto al interior, su planta de tres naves presenta una sorprendente cabecera
compuesta de tres capillas rectas, siendo las laterales mas estrechas que la mayor. Este
modelo, propio de la arquitectura cisterciense, inusual en el sur peninsular y inico en la
provincia de Cdrdoba, ve reforzada su singularidad al exhibir su cabecera cubierta con
techumbre mudéjar, llevando asi el influjo musulmén a un lugar que los cristianos le tenian
vedado, todo lo cual concede un caracter excepcional a la parroquia de Afiora'?’. Las tres
naves estan separadas por arcos ligeramente apuntados de ladrillo sobre columnas
cilindricas de granito con capiteles troncopiramidales. El altar se enmarca en tres arcos que
parten de dos entronques de cuatro columnas en haz y su artesonado a cuatro painos es mas
elevado que el del resto de la iglesia. La nave central se halla cubierta por artesonado de
fondo de artesa, con tirantes. La fachada lateral es gotica y su puerta ojival pudiera ser de
la construccion primitiva. El interior no contiene en la actualidad ninguna pintura,
escultura u orfebreria de especial interés artistico, salvo la pila bautismal de granito del
siglo XVI.

En 1907 se instalaron en la torre dos campanas procedentes de la fundicion de

Alfredo Villanueva Linares, de Villanueva de la Serena (Badajoz)'?’.

3. ERMITA DE LA VIRGEN DE LA PENA

En el informe de la Visita General del Obispado de Cordoba a la villa de Anora
realizada en 1579'* se dice que "en la dicha villa de la afiora avia una ermita en
adbocacion del bienaventurado sefior san Martin", la misma que hoy conocemos con la
dedicacion a la Virgen de la Pefia. La ermita estaba todavia bajo la advocacion de San
Martin en 1635, pero en 1753, el Catastro de Ensenada' alude ya a la "hermita de Nuestra
Sefiora de la Pefia". El nombramiento de San Martin como patrono de Afora debid
producirse en el siglo XVII, aunque de las fiestas en su honor, que incluian la procesion
del santo y lidia de toros, tenemos noticias desde la centuria anterior'*’. En el siglo XVIII
se produce en la localidad un gran desarrollo del culto a la Virgen de la Pefia, que recibid
muy probablemente el impulso devocional de un nuevo voto patronal. En 1753 consta ya
la existencia de una cofradia con su titulo y en el ultimo tercio del siglo los vecinos de la
localidad costean a sus expensas la reedificacion parcial de la ermita en la que se guarda su
imagen, la llamada hasta entonces ermita de San Martin, produciéndose en este momento
el cambio de denominacion, tal como veremos mas adelante.

La primitiva ermita de San Martin, como la de San Pedro, debid ser un ejemplar
mas de las tipicas iglesias serranas, frecuentes en toda la comarca, formadas por una sola
nave con cubierta de madera a dos aguas apoyada en enormes arcos transversales de
ladrillo, cuyos grandes estribos salen al exterior en forma de contrafuertes. Esta ermita
sufrié una reedificacion en el siglo XVIII, pero de la original pervivieron los robustos

26 M2 A. Jordano, Ob. cit., pag. 371.

17 E defensor de Cérdoba, 14 de octubre de 1907.

28 AGOC, VG, leg. 3a, pieza 1, fol. 5v

129 AHMA, reg. 215, leg. 21, expte. 2. Catastro de Ensenada. Libro de Haciendas Eclesidsticas.
B0 AGOC, VG, leg. 3a, piezas 3 y 13..

[55]



muros con sus pesados contrafuertes y las portadas de inspiracién gotica con arcos de
medio punto enmarcados en alfiz, especialmente el de la puerta norte, que denota mayor
antigliedad.

Ermita de la Virgen de la Pefia en la actualidad

La primera referencia documental sobre la existencia de esta ermita data de
1577"', aunque la fecha de su construccion haya seguramente que retrotraerla, al igual que
la de San Pedro, a la época de la fundacion de la aldea, probablemente en la primera mitad
del siglo XV. En 1583 tenemos noticias de que “se ha labrado un arco nuevo”. En 1604
consta la ejecucion de unas obras de reparacion del tejado, segun se desprende de los
gastos registrados en la compra de madera, vigas y tejas “para el edificio de la dicha
ermita”, asi como el pago de “mil quatrocientos y veinte y ocho maravedies que parecio
aver dado a los albaiiiles por el tiempo que trabajaron en la obra de la dicha ermita”'*2. En
1630 hay referencias a la construccion de uno de los contrafuertes, al dar cuenta del gasto
de “ocho mil y quarenta y ocho maravedies que parecié haber gastado en un estribo de
piedra que se hizo para la defensa del arco que esta hendido y en un brocal para el pozo se
hizo de piedra labrada™'**.

La reforma barroca, que estaba concluida en 1778, costeada a expensas de los
vecinos, sustituyd la techumbre de madera a dos aguas por una béveda de cafidon con
lunetos y arcos fajones sobre pilastras y se afladié una cabecera a cuatro pailos cubierta por
ctpula con linterna. Esta cabecera, elevada sobre el resto de la nave, cobija tan solo una

131 En el informe citado de la visita general del obispado de 1579 se hace referencia a la anterior visita,
que se produjo en 1577.

B2 AGOC, VG, leg. 3, pieza 10, fol. 11. Afio 1604.

133 AGOC, VG, leg. 3, pieza 14, fol. 10. Afio 1630.

[56]



gran urna de cristal que guarda durante todo el afio la pequefiisima imagen -posiblemente
romanica- de la Virgen de la Pefia, patrona de Afiora, unica talla de madera que se
conserva en toda la localidad.

En el exterior destacan los dos interesantes mosaicos de piedra tosca sin labrar a los
pies de cada puerta. El de la principal ocupa una superficie de 60 metros cuadrados y
representa un escudo heraldico con castillo coronado flanqueado por leones rampantes,
aguilas bicéfalas y jarrones con ramos de loto, todo ello completado con granadas,
espirales y el anagrama de la Virgen de la Pefia. El de la puerta norte, mas pequefio,
representa un sol antropomorfo con dieciséis rayos alternativamente rectos y ondulados.

4. PRINCIPALES CULTOS EN ANORA A TRAVES DE LOS SIGLOS

La configuracion de la estructura organizativa de devociones y cofradias de los
siglos XVI y XVII en Afiora nos es posible conocerla gracias a los informes de las Visitas
Generales del Obispado de Coérdoba a la villa de Afora, que se conservan desde el afio
1579 al 1635. En una descripcion de la parroquia de San Sebastian que aparece en el
informe de la Visita General de 1589 se dice que "el retablo del altar mayor mediano
dorado aparece casi llano y en medio a sefior san Sebastian de bulto y talla y a los lados
san Bartolome e la Madalena". Hemos de suponer, por ello, que, junto con los titulares de
las dos ermitas que existian en el pueblo, entonces bajo la advocacion de San Pedro y San
Martin, eran estos los santos que acaparaban la atencion del culto popular en esta época.
En un inventario de bienes de la iglesia realizado en 1571, en el apartado de imagenes, se
citan, ademas de las tres tallas del altar mayor, "un crucifijo de un Cristo del tamafio de un
hombre" y "una ymagen de Maria Santisima", y en 1589 se aflade otra de Nuestra Sefiora
del Rosario, las cuales completarian la imagineria religiosa local de finales del siglo XVI.

Durante algunos afios de finales del XVI se rindi6 culto en Afiora también a San
Ginés, del que, segin un inventario de 1589'**, existia una imagen en la parroquia. Como
esta imagen no figuraba en el inventario de 1579, hemos de suponer que su culto en Afiora
se inici6 hacia 1581, pues en el informe de la visita general de ese afio se cita a la Cofradia
de San Ginés. Esta cofradia, sin embargo, ya no existia en 1590, por lo que quizas haya de
suponerse que su efimera existencia se debié a la devocion particular de algun feligrés.
Puesto que la introduccion del culto de San Ginés en Espafia fue una importacion de las
Galias'”, no sabemos si su presencia en Afiora guarda alguna vinculacion con el de San
Martin o tiene quizas alguna relacion con el monasterio de San Ginés que existio en la
aldea cordobesa de Tercios.

También en la primera mitad del siglo XVII adquirié importancia el culto a San
Francisco, segin se deduce del encargo en 1630 de una imagen de este santo al escultor
Pedro Freire de Guevara, autor de las esculturas del retablo del altar mayor de la catedral
de Cordoba. En esa fecha se realizo un concierto entre el escultor y el sacristan de la villa,
Bartolomé Garcia Franco, "en que el dicho Pedro Freyla de Guevara se obliga de hacer y
que hara una hechura de un san Francisco de madera de pino que tenga vara y media de
alto, con una cruz en una mano derecha y en la izquierda abierta... en la contia de

¥ AGOC, VG, leg. 3a, pieza 5.
135 Angel Fébrega Grau, Pasionario Hispénico (s. VII-XI), CSIC, Madrid, 1953, pag. 189.

[57]



. : 136 . ‘L . .
cuatrocientos veinte reales" . El culto a San Francisco adquiri6 por esta época cierto auge

en toda la comarca debido a la influencia de los frailes franciscanos de los conventos de
Pedroche, El Viso, Hinojosa y Belalcazar.

Procesion de Santa Lucia en la actualidad

San Sebastidn, titular de la parroquia de Afiora, es, junto a San Gregorio, el santo
mas popular en Los Pedroches. El culto de este martir romano se introdujo en Espafia
durante la época visigoda y en el siglo IX ya le habia sido dedicada una basilica en la sierra
de Cordoba. La especial veneracion que le rinden los fieles viene de la particular
proteccion que ejerce contra las epidemias, especialmente de peste, lo que le llevo a ser
nombrado patrono en numerosos lugares. La veneracion a este santo, como también a San
Bartolomé, debieron traerla los primitivos noriegos de la villa matriz de Torremilano,
donde ya existian estas advocaciones cuando comenz6 a formarse la aldea de Afiora.

En cuanto a las cofradias, ademas de la de San Ginés ya nombrada, desde 1579 se
citan en la documentacion del Obispado las de la Concepcion (llamada entonces “Limpia
Concepcion de Nuestra Sefiora”) y la Santa Vera Cruz. A ellas se afiade en 1628 la de
Nuestra Sefiora del Rosario y San Pedro. La de la Concepcion aparece citada con diversos

13 José Valverde Madrid, "Pedro Freila Guevara, un escultor barroco", en Boletin de Bellas Artes de la
Real Academia de Bellas Artes de Santa Isabel de Hungria, Sevilla, 1977, 2* época, n° V, pags. 171-199,
pag. 193. Ello si aceptamos, como hace Angel Aroca Lara (en VV.AA., Los pueblos de Cordoba, Caja
Provincial de Ahorros y Diario Cérdoba, Cordoba, 1992, pag. 126), que la "Noya" que aparece en el
documento reproducido por José Valverde se refiere en realidad a "Afora". Este mismo escultor realizo
varias imagenes para otros pueblos de la comarca: una imagen de Nuestra Sefiora del Rosario en 1614 y
otra de San Francisco en 1622 para Torremilano y una imagen de Santa Ana y otra de Nuestra Seflora y el
Niflo Jesus en brazos en 1629 para Alcaracejos.

[58]



nombres: Cofradia de la Concepcion y Caridad de Jesucristo en 1589, Cofradia del
Santisimo Sacramento y Concepcion en 1590 y Cofradia de la Limpia Concepcion de
Maria y Santisimo Sacramento en 1628. Llama la atencion la inexistencia en esta primera
etapa de la Cofradia de Animas.

A mediados del siglo XVIII existian en la localidad las cofradias del Santisimo
Sacramento, Nuestra Sefiora del Rosario, Santisimo Cristo de la Vera Cruz, Nuestra
Sefiora de la Pena, Animas Benditas, San Pedro y San Martin'*’. En un inventario
provincial de 1773 se citan también las cofradias de San José y Santa Lucia'*®, que todavia
hoy subsisten. Este denso movimiento cofradiero daba lugar a una abundante actividad
religiosa promovida por las hermandades. Asi, la cofradia del Santisimo Sacramento
celebraba catorce procesiones en distintos dias del afo y en la festividad de la Inmaculada
Concepcidn costeaba un sermon; la de Nuestra Sefiora del Rosario organizaba dieciocho
procesiones y dos sermones, la de la Vera Cruz cuatro procesiones y cuatro sermones, la
de Nuestra Sefiora de la Pefia tres procesiones y un sermoén el dia de su fiesta... Todo ello
sin contar las misas solemnes, salves, vigilias, responsos y velas con las que las cofradias
mantenian a lo largo de todo el aflo su intensa vida piadosa, sustentada a su vez en la
administracion de un rico patrimonio material procedente, en su mayor parte, de herencias

. 139
y donaciones de los fieles ™.

BTAHMA, reg. 215, leg. 21, expte. 2. Catastro de Ensenada. Libro de Haciendas Eclesiasticas.

BSAHN, Seccion Consejos, leg. 7091, expte 9. En este inventario provincial de cofradias se cita también
la de la "Esclavitud", a la que nos referiremos mas adelante.

139 Los excesivos gastos que con fines no estrictamente devocionales realizaban las cofradias en sus
celebraciones provocod que en 1768 se iniciara un proceso de reforma, arreglo y extincion de las cofradias
a propuesta del obispo de Ciudad Rodrigo. En 1770 el conde de Aranda, nombrado por Carlos III
gobernador del Consejo de Castilla, dictd a todas las didcesis una orden pidiendo una relacion de las
hermandades, cofradias y demas congregaciones o gremios "que celebren una o mas fiestas en el afio, ya
con la funcion de Iglesia, ya con otras exteriores de gasto y profusion, bien sea a costa del comtn o de los
priostes, mayordomos, hermanos mayores o rentas o dotacion de los pueblos". Con ello se pretendia tener
un conocimiento exacto de la situacién y estudiar y poner en practica las medidas pertinentes. Una vez
que los obispos emitieron sus informes, Carlos III promulgd una serie de Reales Decretos conducentes a
la eliminacion de numerosas manifestaciones de la religiosidad popular: en 1777 se prohiben los
disciplinantes, empalados y penitentes de sangre, en 1780 se suprime la tarasca y los gigantones del
Corpus y en 1783 se promulga el decreto de extincion de las cofradias, por el cual desaparecian las
cofradias gremiales y las que no contaban con aprobacion y se reformaban con nuevas reglas las ya
aprobadas.

Respondiendo a la orden del Conde de Aranda, en septiembre de 1773 el obispo de Cérdoba
eleva un informe en el que se relacionan las "Hermandades, Cofradias y Congregaciones que segun las
noticias remitidas por las justicias en los pueblos de esta provincia de Cordova en virtud de los oficios
que se les pasaron a consecuencia de la orden que con fecha de 28 de septiembre del afo anterior de 1770
me comunicé el Excmo. Sr. Conde de Aranda, ay en ella, (...) con distincion de pueblos, de las que tienen
real aprovacion, de el ordinario eclesiastico y estan establecidas sin una ni otra, como tambien de las
fiestas que celebran y sus gastos anuales". El computo final para toda la provincia arroja datos
asombrosos: existian setecientas treinta cofradias, hermandades y congregaciones (y hay razones para
pensar que el informe no incluye todas las cofradias realmente existentes en todos los pueblos) que en
total celebraban al afio cuatro mil doscientas ochenta y ocho fiestas, en las que se gastaban 491.402,5
reales de vellon.

En Los Pedroches, entre los trece pueblos de los que se aportan datos, sumaban 106 cofradias,
hermandades y congregaciones, de las cuales 39 carecian de aprobacion alguna; en total celebraban 822
fiestas, con un gasto global de 38.772 reales. Las cofradias mas representadas son la del Santisimo, la
Vera Cruz, la de Animas y la del Rosario. Més de la mitad del total de las hermandades que se citan son
de gloria y de estas, a su vez, la mitad aproximadamente estan dedicadas a diversas advocaciones
marianas (Rosario, Aurora, Purisima Concepcion, Guia, Cruces, Carmen y Luna). Las demas
hermandades de gloria estan dedicadas fundamentalmente a los santos mas venerados en cada poblacion.
Por lo que a cofradias penitenciales se refiere, la cofradia de la Vera Cruz y la de la Caridad son las que
tienen presencia en mayor nimero de pueblos. Sobre este tema véase Antonio Merino Madrid, “Panorama

[59]



' ;

Abanderada de Accion Catdlica durante una procesion en Afiora.

Eran importantes por entonces también en la localidad la fiesta del Corpus, en cuyo
recorrido procesional ya se colocaban los altarcillos florales que todavia hoy perviven, la
del patréon San Martin, aunque no tenemos testimonios documentales de su composicion,
y, muy probablemente, la de San José, cuya fecha es elegida por el cura parroco de la
época, junto con la de San Martin y Pentecostés, para celebrar en ella un triduo del jubileo
perpetuo de cuarenta horas'*’. De la pujanza del culto a San José en esta época nos habla el
hecho de que su cofradia era la que més gastos anuales soportaba, a pesar de celebrar una
unica fiesta anual. Ya debia existir por entonces la imagen del santo con vara y diadema de
plata que se cita en un inventario de bienes parroquiales de 1844'*".

de cofradias, hermandades y congregaciones en Los Pedroches a finales del siglo XVIII”, Cronica de
Cérdoba y sus pueblos VI, Asociacion Provincial Cordobesa de Cronistas Oficiales, Cordoba, 2000, pags.
367-375.

140 AGOC, DO, n. 14, exp. del afio 1765. Documento con fecha 26 de marzo de 1765.

1 AHMA, reg. 59, leg. 8, expte. 1, acta de 3 de febrero de 1844. Segun este inventario de bienes

[60]



A mediados del siglo XIX, del que apenas disponemos de documentacion historica
que nos ofrezca una idea de conjunto del panorama de cultos, se mantienen al menos las
cofradias de San Pedro, San Antonio, Animas, Nuestra Sefiora del Rosario, Santisimo y
Santo Cristo de la Columna y Veracruz'**. Aparece por primera vez, como vemos, la
Cofradia de San Antonio, del que quizas ya hubiera una imagen en la ermita de la Virgen
de la Pefia, como en la actualidad. El culto a este santo sigui6 en aumento hasta la primera
década del siglo XX, en la que incluso se puso su nombre a una calle de la localidad, pero
luego fue decayendo hasta haber desaparecido totalmente hoy en dia. Por su parte, la
antigua cofradia de la Veracruz aparece ahora asociada al Santo Cristo de la Columna, del
cual, segun el inventario citado, ya en 1844 existia una imagen en la parroquia. De todos
modos, muchas de las cofradias comenzaron a desaparecer en la segunda mitad de este
siglo, cuando la desamortizacion eclesiastica las privo de los bienes que las sostenian y no
hubo fondos para atender a las muchas obligaciones contraidas.

Como testimonio de nuevas advocaciones que aparecen nombradas por primera
vez, cabria sefialar la existencia en la iglesia parroquial de un triptico con pinturas de
Nuestra Sefiora del Rosario, San Miguel y San Vicente Ferrer, asi como pinturas
individuales del Ecce Homo y la Magdalena'*, sin que conozcamos su autoria ni calidad
artistica.

El siglo XX supone una continuacion de los cultos basicos de centurias anteriores,
que sufririan, sin embargo, el brutal envite de la guerra civil. Ya antes, la crisis de
principios de siglo amenaza la pervivencia de determinadas celebraciones, al frente de las
cuales sale a veces el propio Ayuntamiento para evitar su desaparicion. Asi, en 1908 el
consistorio decide sufragar los gastos de “las procesiones del Santisimo Sacramento que
desde tiempo inmemorial se venian celebrando en los dos domingos siguientes al dia del
Corpus Christi”, por haberse disuelto la hermandad titular'**. En 1912 debe asumir incluso
la mayordomia de la patrona “con el fin de que no desaparezca tan buena y antigua
costumbre”, por no querer nadie hacerse cargo de ella'”’. La Virgen de la Pefia sigue
siendo, no obstante, la imagen mas venerada de la localidad, y a ella se recurre
preferentemente con motivo de epidemias y sequias, como en 1917, cuando “dada la
pertinaz sequia que tantos perjuicios causa a la agricultura de esta region, [el
Ayuntamiento] creia llegado el caso de que se celebrara alguna funcion o fiesta religiosa
para impetrar de Ntra. Sra. Maria Santisima de la Pena la benéfica lluvia que fertilice

parroquiales, elaborado en cumplimiento de una circular de la Junta Inspectora de Bienes del Clero
Secular, la parroquia de San Sebastian de Afiora contaba con los siguientes objetos de plata: “una custodia
de plata sobre dorada de mediana marca, cuatro bujias, dos vinageras con su plato mediano, un
incensario, una naveta, una vara y diadema de San Jos¢, una corona de la imagen de la Concepcion, otra
de diadema de id. de los Dolores, una id. de Jesus de la Columna sobre dorada, dos coronas de Jesus y
Maria, tres calices con sus patenas, otro de metal con la copa de plata que sirve en [la ermita de] San
Pedro, un copon para los impedidos, dos dichos para el sagrario con su llavecita y cadena de pino, una
concha para bautizar, dos crismeras y un basito, tres vasos para conducir los santos oleos, una cruz de la
parroquia, una lampara pequefia de plata, dos id. de metal de Ntra. Sra. del Rosario y Sto. Cristo”. No se
cita ningtin objeto de oro.

12 AHMA, reg. 432, leg. 37, expte. 13. En este documento, fechado en 1843, solo se citan las cofradias
que poseian bienes para arrendamiento.

3 AHMA, reg. 59, leg. 8, expte. 1, acta de 3 de febrero de 1844. Segln este inventario de bienes
parroquiales, en la parroquia de San Sebastian de Afiora existian las siguientes pinturas: “una del
Santisimo Cristo de Bronce Dorado; una dicha de Jesus Crucificado; tres, una N. S. del Rosario, S.
Miguel y San Vicente Ferrer; otra N. S. de la Concepcion; un Ecce Homo; una Ntra. Sra. M* Magdalena;
un Sto. Cristo Crucificado”.

144 AHMA, Acta capitular de 21-6-1908.

145 AHMA, Acta capitular de 11-8-1912.



29146

estos campos yermos También era habitual que el Ayuntamiento sufragara

economicamente las palmas del Domingo de Ramos y la cera de la fiesta de la
Purificacion.

Representacion del milagro de Fatima en la ermita de la Virgen de la Pefia en 1962 con motivo de las bodas
de oro de la Adoracion Nocturna.

Procesion de San Pedro en los afios 60 del siglo XX.

146 AHMA. Acta de 18 de noviembre de 1917.



En el contexto de una constante actividad expansiva que la Iglesia manifestd
durante estos primeros aflos del siglo XX, en buena parte como respuesta a determinadas
medidas gubernamentales de caracter secularizador que amenazaban algunos de sus
privilegios, la jerarquia eclesidstica articulo el fervor de los fieles catélicos principalmente
a través de tres advocaciones basicas: el Corazon de Jesus, el culto eucaristico y la Virgen
Maria. Las tres conocieron importantes hitos en Aflora.

En 1917 se produjo en Afiora la entronizacion del culto al Corazén de Jesus en Los
Pedroches, una devocion introducida en Espafia en el siglo XVIII, pero sin ninglin arraigo
tradicional todavia en la comarca. El dia 9 de abril la mision de los Padres Redentoristas
que se encontraba en Pozoblanco se trasladd a Afora para celebrar alli una “fervorosa
festividad” (a la que, segun la entregada cronica periodistica, asistieron “de siete a ocho
mil fieles”) en el transcurso de la cual “se consagré el Valle de los Pedroches al Sagrado
Corazon de Jesus™*’. La mision de los PP. Redentoristas dejo en la zona instituidos
también los Jueves Eucaristicos y la cofradia de la Virgen del Perpetuo Socorro'*. Al
menos desde 1916 ya existia en Aflora la Cofradia del Corazdén de Jesus, que celebraba su
fiesta titular el viernes siguiente al dia del Corpus con solemne procesién de su imagen'®.

El culto propiamente eucaristico, por su parte, adquirié expresion publica en estos
momentos, entre otras practicas, mediante la promocion del asociacionismo religioso entre
los fieles, que tiene como consecuencia la formacion de nuevas hermandades o
agrupaciones de seglares propagadoras de la fe, como la Adoracion Nocturna, que se
constituy6 en Afiora el 21 de noviembre de 1909"*°. En 1910, por su parte, coincidiendo
con las fiestas patronales en honor de la Virgen de la Pefia, tuvo lugar excepcionalmente en
Afiora una gran peregrinacion de catdlicos procedentes de trece pueblos de Los Pedroches,
de la que daremos cuenta mas adelante, que se interpreta como una gran demostracion de

fuerza de la Iglesia frente a las politicas secularizadoras del gobierno liberal de la época’™".

147 E| defensor de C6rdoba, 14 de abril de 1917, pag. 2.

148 Las misiones populares de predicadores continuaron periodicamente durante todo el siglo. Tuvieron su
reflejo en la prensa las de 1960, cuando unos padres misioneros jesuitas estuvieron durante 11 dias en
Afora realizando misas, comuniones masivas y conferencias para hombres y mujeres, asi como el rezo
del Rosario de la Aurora por las calles. Sobre la intensidad con la que pudieron ser vividas estas misiones
en la Aflora de la época da testimonio el semanario catolico EI Cronista del Valle de esta apasionada
manera: “Han confesado mas del 99,50% de las personas habiles para hacerlo, segun confesion del propio
parroco. Muchos con diez, quince y veinte afios sin confesarse. Sobre todo ha impresionado el Sermén del
Perdon, tanto que casi no han quedado enemigos sin reconciliarse, llorando a lagrima viva, dandose casos
verdaderamente patéticos y escalofriantes, abrazandose la gente enemistada en plena calle, llorando
todos” (El Cronista del Valle, 2 de abril de 1960, pag. 4).

149 El defensor de Cérdoba, 8 de julio de 1916, pag. 3.

150 E| defensor de Cérdoba, 11 de noviembre de 1909, pag. 2. El 20 y 21 de noviembre de 1934 se
celebraron las bodas de plata, en cuyo acto central predicd el hijo de la villa Francisco Bejarano
Fernandez, candnigo de la Catedral de Cordoba (El defensor de Cérdoba, 13 de diciembre de 1934, pag.
2). En 1962 se celebraron las bodas de oro de la Seccion Adoradora Nocturna de Afiora, que cont6 con la
visita del Obispo de Cordoba. Durante los dias 17 y 18 de octubre el pueblo vivid una gran fiesta
eucaristica para lo que se engalanaron calles y fachadas con colgaduras, banderitas, arcos y letreros
alusivos. El acto central tuvo lugar el dia 18, cuando “sobre las siete salio la procesion del Santisimo que
recorrié las calles muy bien adornadas con banderitas, arcos y colgaduras y con nifios vestidos de angeles,
pastorcillos y hasta reproduccion de la aparicion de Fatima; la Virgen sobre un arbol con los tres
pastorcitos de rodillas...” (El Cronista del Valle, 24 de octubre de 1962, pags. 2-3).

31 Véase mi articulo “La movilizacion clerical en Los Pedroches a principios del siglo XX: la
peregrinacion de 1910 en Afiora”, Cronica de Cdrdoba y sus pueblos XIX, Asociacion Provincial
Cordobesa de Cronistas Oficiales y Diputacion, Cordoba, 2013, pags. 99-109.

[63]



Otras fiestas religiosas importantes en estas primeras décadas del siglo serian las
contenidas en esta relacion cronologica efectuada por el Ayuntamiento en 1913 para que
actue en ellas una banda municipal de musica de reciente creacion: San Sebastian,
Ascension, Corpus, Domingo de Santisimo y la Octava, Nuestra Sefiora de la Pefia (bajada
de la Virgen), Virgen de septiembre (subida de la Virgen), Domingo del Rosario, San
Martin y Purisima Inmaculada Concepcién'>?, esta tltima bajo el cuidado de la asociacion
de las Hijas de Maria. En cuanto a San Pedro, desde 1916, en que se instituyo, se realizd
procesion de su imagen con motivo del Dia de la Prensa Catdlica (29 de junio), durante el
cual también se realizaba una cuestacién para el fomento de esta prensa confesional > y la
lectura de un manifiesto reivindicativo.

Por lo que respecta a la Semana Santa, hacia 1900 se cre6 la Cofradia de Nuestra
Sefiora de los Dolores, a la que solo pertenecian mujeres y que procesionaba a su imagen
titular el Viernes de Dolores al anochecer. Esta hermandad ha sido la unica penitencial
existente en Afiora hasta 1990; la parroquia organizaba el resto de las procesiones. El
Viernes Santo tenia lugar una procesion con cuatro pasos: Jesus Nazareno, Cristo
amarrado a la Columna, Cristo Crucificado y Virgen de los Dolores. A su término se
realizaba un Via Crucis que tenia sus estaciones sefialadas con monumentales cruces de
piedra a lo largo del Camino de las Cruces y calle Amargura hasta culminar con un
calvario en el recinto de la ermita de la Virgen de la Pefia. El Sdbado Santo, siguiendo la
costumbre frecuente en muchos pueblos de que la unica efigie pasionista de Maria desfile
en las diferentes procesiones con ligeras variantes en su indumentaria, se realizaba por la
mafiana una procesion con la Virgen de los Dolores vestida de blanco. El Domingo de
Resurreccion, por fin, tenia lugar, también por la mafiana, una procesion con una pequefia
imagen de Cristo Resucitado.

Como en tantos otros aspectos de la vida local, el enfrentamiento fratricida de 1936
supuso una convulsion total en el mantenimiento de costumbres y tradiciones populares,
incluyendo las religiosas. Toda la imagineria sagrada (excepto la pequefia imagen de la
Virgen de la Pefia) fue destruida y también cesaron muchos rituales, que luego ya no se
recuperaron. Durante la posguerra, el culto religioso se volvid basicamente liturgico y se
desarrollaron sobre todo las cofradias sacramentales, aunque las festividades en torno a
San José (cuya hermandad se refund6 en 1942, como veremos mas adelante) y la Virgen
de la Pena (y, en menor medida, las de San Isidro y Santa Lucia), organizadas por sus
respectivas hermandades, recibieron también un profundo apoyo popular. Igualmente se
mantiene la Cofradia de la Virgen de los Dolores y su estacion del Viernes de Dolores

A finales de siglo merece destacarse el renacimiento del fervor pasionista de la
mano de la cofradia del Santisimo Cristo del Amor y Maria Santisima de los Dolores,
fundada en 1991, que procesiona el Viernes Santo con un nuevo ritual las dos imagenes
titulares adquiridas tras la guerra'™*. También hay que resaltar el impulso devocional que
recibe de nuevo la imagen de San Martin como patrén de la localidad, hasta el punto de
crearse una nueva hermandad y edificarse en el paraje de Los Jarales una ermita de nueva
planta en su honor.

132 AHMA. Acta de 18 de mayo de 1913.

'35 En 1917 se recogieron 15 pesetas (El defensor de Cérdoba, 2 de julio de 1917, pag. 1) y en 1922 la
cantidad recaudada ascendio a 62,50 pesetas (El defensor de Cérdoba, 6 de julio de 1922, pag. 1).

'3 Una nueva imagen del Crucificado fue adquirida en 2016, ante el mal estado que presentaba la antigua.

[64]



Los nifios que hacen la primera comunion depositan pétalos de flores en las “mesas” que se instalan en las
calles durante la procesion del Corpus. Arriba en 1970, abajo en 2004.



bajo. El parroco es Fernando Santos

fios al

bay ni

, nifias arri
Maezo. Afios 60 del siglo XX.

Fotografias colectivas de primera comunion

[66]



I
LA FIESTA DE LA CRUZ

1. INTRODUCCION

En los apartados anteriores hemos abordado hechos principales de la historia de
Afiora. Pero hay otra historia, otra historia de la que raramente se habla en los libros de
historia, y que, sin embargo, resulta fundamental para el devenir de los pueblos y, sobre
todo, para comprender su personalidad y su forma de ser y de actuar. Es una historia de la
que apenas queda constancia escrita, de la que apenas se habla en los legajos de nuestros
archivos. Es la historia que constituye el dia a dia, el vivir cotidiano, y, sobre todo, la de las
pequenas y grandes celebraciones, esos hitos que marcan los momentos cumbre en la vida
por lo general anodina de los pequefios pueblos. Las fiestas y celebraciones tradicionales,
las cuales, y mucho mas de lo que podria parecer a simple vista, estan condicionadas y a la
vez condicionan la Historia con mayusculas de un pueblo y actian de manera determinante
en la conformacion de su modo de pensar y sentir.

Basten de ejemplo dos pequefios hechos: realmente nada se sabe de que hubiera
presencia judia significativa en Los Pedroches, ni tampoco, por tanto, en Afiora; sin
embargo, de inspiracion hebrea hay que considerar necesariamente una costumbre que
recordamos de los dias de la nifiez que consistia en poner pequefias piedrecitas en los
arabescos forjados de las cruces de hierro que solia haber en los caminos sefialando alguna
muerte por accidente. Asi todavia hoy lo hacen los judios de Israel y los que viven por todo
el mundo. También tiene raices historicas la costumbre local de barrer la porcion de la
calle que ocupa la fachada de la casa propia, como consecuencia de una ley convertida en
costumbre (siguiendo, por cierto, el camino inverso, que suele hacer de las costumbres
leyes). Las ordenanzas de las Siete Villas de 1815, cuyos articulos relativos a la limpieza e
higiene Orti Belmonte'*® considera de inspiracién francesa, en su norma 28 disponen
como “obligacion de todos y cada uno de los moradores de este partido el barrer las
portadas de sus casas en la parte correspondiente para el aseo y limpieza de las calles™'*®.

Para el estudio de las costumbres y tradiciones populares —como contrapeso a la
escasez de datos en los fondos historiograficos habituales- poseemos una fuente importante
de informacion, en extremo fragil y ya con fecha de caducidad: los testimonios orales. Por
lo general la cultura tradicional se ha transmitido oralmente de generacion en generacion
con bastante fiabilidad... hasta hace poco tiempo, pues en la actualidad esa cadena
transmisora mantenida durante siglos se ha roto ya definitivamente. Y asi, el folklore de
nuestros pueblos, tan rico, tan sabio, ahora corre grave peligro de desaparicion porque los

'35 M. A. Orti Belmonte, Cérdoba durante la Guerra de la Independencia (1808-1813), Cérdoba, 1930,
pag. 219.

136 “Ordenanzas municipales para el mejor régimen y gobierno de las Siete Villas”, AHMA, reg. 458, leg.
4, expte. 24.

[67]



mas jovenes, con toda nuestra soberbia de modernos, hemos creido que no hacia falta
aprender lo mucho que nuestros padres, abuelos o tios tenian que enseflarnos, pensando
que sus conocimientos estaban pasados de moda y que nada podiamos aprender de unas
personas quizds analfabetas, nosotros, que tanto hemos estudiado en los libros. Qué
equivocados estabamos y qué tarde es ya para reparar el error.

Cruz de forja en un camino

Se pierden sin remedio conocimientos preciosos que nadie mas que las personas
ancianas podian ensefiarnos. Esta transmision oral de padres a hijos durante siglos ha
permitido, por ejemplo, que todavia las personas ancianas de nuestro pueblo puedan
cantarnos canciones que quizas cantaron también un dia los noriegos que obtuvieron el
titulo de villa. Todavia, a poco que tengamos la paciencia suficiente para concederles el
tiempo que necesitan para buscar entre la marafia de sus recuerdos, podemos escuchar de
sus labios octogenarios los romances de Gerineldo, de la casada en lejas tierras, de la
muerte ocultada, de don Bueso o de la mujer guerrera, todos los cuales hunden sus raices
en los siglos XVI y XVII, pecios todos ellos de un naufragio a punto de perderse para
siempre, o quizas ya perdido irremediablemente.

En general, hay en los pueblos desarrollada cierta conciencia civica hacia la
conservacion de lo monumental, de lo escrito, de lo artistico tangible, pero sin embargo no
esta tan desarrollada la necesidad de conservar también un patrimonio valiosisimo y muy
fragil que no puede conservarse sino tal cual es, sin readaptaciones ni reutilizaciones (tal
como un castillo o un palacio medieval se reconvierten en casas de cultura o museos): es el
patrimonio historico artistico de los pueblos no tangible, el no material, el que se transmite
por tradicion oral, habitos comunitarios, herencias artisticas o técnicas ancestrales.
Hablamos de la lengua, de la musica popular, de los bailes rituales, de la artesania, de la

[68]



medicina tradicional, farmacopea, artes culinarias, métodos y sistemas agricolas, técnicas
de construccion de viviendas, y, por supuesto, fiestas y tradiciones populares.

“Se trata de un patrimonio cultural en extremo vulnerable que es preciso conservar
con celo. Tanto mas cuando en el contexto de la mundializacién nos debatimos entre la
tentacion de un modelo cultural tnico y la posibilidad de reforzar y desarrollar el tesoro
inmenso de nuestra diversidad”'®’. Estas palabras de Pérez de Cuéllar son de plena
aplicacion también a nuestro pueblo, a nuestra comarca. Con frecuencia apreciamos como
por un lado se intenta desarrollar en nuestros pueblos el turismo rural ofertandolos como
un territorio que ha sabido conservar lo mas genuino de sus tradiciones, pero por otro lado
asistimos a actuaciones de la mano muchas veces de los propios poderes piblicos que
precisamente contribuyen grandemente a todo lo contrario, a despojar a nuestros ritos y
tradiciones de lo que les es mas propio, de su auténtica esencia, a costa de hacerlos mas
“generales”, dirfamos “globalizados”, a fin de que resulten mas atractivos para mucha
gente que cuando acude a ver algo tipico de un pueblo no espera sino encontrar la imagen
previa de tipicidad que de ello trae en su mente. Muchas veces estas actuaciones dafiinas
por parte de los poderes publicos se hacen, por ignorancia, inconscientemente.

Con frecuencia destacan los antropdlogos el hecho de que los contenidos
simbolicos de un ritual festivo no siempre son comprendidos por aquellos que lo ejecutan y
participan en él. Es habitual que las fiestas oculten bajo su ropaje una serie de cualidades,
circunstancias, valores y significados sociales que el participante no siempre conoce ni es
capaz de analizar dentro de la unidad social y cultural de la que forman parte.
Independientemente de los aspectos ludicos -los mas visibles- y religiosos -los mas
frecuentes- que contienen las fiestas y celebraciones populares de nuestros pueblos, todas
ellas cumplen, muchas veces inconscientemente, una serie de funciones esenciales para el
desarrollo de la vida comunitaria'*®. No es ahora el momento de extenderse en este punto,
pero baste sefialar la funcion social del carnaval como liberador de conflictos subyacentes
reprimidos, la funcion integradora de las mayordomias, la funcion estética de las romerias
o la funcion econdmica de las ferias como ejemplos de que cuando de fiestas populares se
trata no todo es tan simple como parece.

Preocupa que una excesiva magnificacion y proteccion por parte de los organismos
oficiales con respecto a fiestas que estan vivas y no corren ningtin peligro de desaparicion
pueda contribuir a medio o largo plazo a desvirtuarlas de tal modo que se adulteren en
buena medida muchos de sus componentes mas sustanciales, lo que llevaria
inevitablemente a la desaparicion de la fiesta, si no formalmente, al menos si en cuanto a
su concepcion primitiva. El carnaval nos ofrece aqui un buen ejemplo: su organizacion y
subvencion econdmica por parte de los ayuntamientos ha significado de hecho su
anulacion real, en algunos casos incluso después de haber sobrevivido a largos afos de
censuras politicas, para convertirse en la actualidad en un triste espectaculo donde la critica
hiriente consustancial a esas fechas ha desaparecido totalmente. La esperpéntica imagen de
concejales de ayuntamientos, sobre todo en las grandes ciudades, presentado los carteles
“oficiales” del carnaval ya es de por si bastante expresiva de como las instituciones, al
ponerse al frente de la fiesta, han desvirtuado en buena medida su significado,
necesariamente subversivo.

157 Javier Pérez de Cuéllar, “Defensa de lo inmaterial”, El Pais, 12 de marzo de 2003.
158 Salvador Rodriguez Becerra, Las fiestas de Andalucia, Editoriales Andaluzas Unidas, Sevilla, 1985,
pags. 25-40.

[69]



La intervencion excesiva de los organismos publicos en las celebraciones populares
con la importacion de novedades ajenas que chocan con los rituales autdctonos contribuye
a dar a las autoridades un protagonismo que corresponde al pueblo en general, auténtico y
unico garante de la continuidad de la fiesta. Durante siglos las ceremonias rituales de
celebracion publica se han mantenido por la voluntad de los pueblos, muchas veces
saltando con imaginacién por encima de prohibiciones o regulaciones institucionales
(muchas de nuestras fiestas actuales son evoluciones irreconocibles a partir de
celebraciones primitivas que fueron prohibidas por las autoridades eclesiésticas o politicas,
y que el pueblo camufld habilmente para seguir conservando su esencia; véase, como
ejemplo, la propia fiesta de la cruz como heredera de un primitivo culto al arbol). La
excesiva intervencion de los poderes publicos en las fiestas, so pretexto de protegerlas,
constituye en realidad una estratagema para apoderarse de ellas y utilizarlas a su antojo. Es
una nueva forma de dominio institucional, un sutil freno mas a la libertad de expresion
publica, que desde antiguo ha encontrado precisamente en las fiestas un modo eficaz de
romper oOrdenes y subvertir sistemas. Esta funcion liberadora peligra si la autoridad se
empefla en controlar la celebracion. Aunque el ruido sea mayor, la esencia se habra
perdido. Habra mas negocio, mas gente, mas espectaculo, pero entonces no estaremos ya
ante fiestas y tradiciones populares que evolucionan espontaneamente, de acuerdo con los
tiempos, sino ante creaciones totalmente nuevas, impostoras de sentimientos y vivencias,
que poco o nada tienen que ver con la historia del pueblo en que se desarrollan.

I

La celebracion de la Cruz en Afiora ha conservado, milagrosamente en estos
tiempos de globalizacion, todos los elementos que permiten caracterizarla como una fiesta
auténticamente popular. Y lo es no solo porque la participacion del pueblo en el rito anual
es intensa y comprometida, sino porque se trata ain de una de las pocas tradiciones que
van quedando que no podria mantenerse sin la participacion de la gente. En el calendario
festivo anual hay muchas fiestas que en otro tiempo fueron populares, pero que hoy
piadosamente hay que considerar ya tan solo como institucionales (carnaval, fiestas
patronales, mayordomias), por ser en ellas la participacion popular en su organizacion
meramente testimonial y haber quedado practicamente toda su estructura en manos de
instituciones civiles o religiosas.

La fiesta de la Cruz, en cambio, renace del pueblo cada primavera y no seria
posible sin el afan espontaneo y desinteresado de las personas (mas concretamente: de las
mujeres) que le dan vida. Una llamativa ausencia de liturgia eclesidstica y una intervencion
institucional limitada a determinados aspectos organizativos externos convierten al ritual
de la cruz de mayo en Afiora en una de las pocas muestras de auténtica cultura popular que
resisten incluso en zonas geograficas que, como Los Pedroches, han sabido guardar con
cierto vigor sus ritos ancestrales de convivencia social.

Independientemente de que ciertas actuaciones municipales hayan favorecido esta
pervivencia (como la instauracion de un concurso con premios, el traslado de su fecha de
celebracion al fin de semana o su declaracion como Fiesta de Interés Turistico de
Andalucia), no cabe duda de que el mérito fundamental de esta resistencia a la
claudicacion corresponde a la generosa disposicion de las vecinas de Afiora, que a lo largo
de las generaciones han sabido implicarse personalmente con el rito y transmitirlo a sus

[70]



descendientes, de modo que la siempre latente amenaza de la falta de compromiso de la
juventud nunca ha llegado realmente a constituir, hasta ahora, un riesgo verdadero.

La identificacion localista de la celebracion y el cardcter competitivo inherente a
todo certamen ritual propicia una rivalidad ceremonial que, aunque en realidad se
manifiesta mas simbolica que real, ha contribuido en este caso a fortalecer la fiesta
popular. En Afora, las cruces no tienen una organizacion estable durante todo el afio, sino
que se establece coyunturalmente con ocasion de la fiesta. No hay bienes comunes ni
instalaciones permanentes, sino que tan solo en los meses previos a la fiesta se constituye
una estructura humana de trabajo, regida por normas consuetudinarias que no se discuten y
a cuyo mantenimiento los propios integrantes colaboran econémicamente. En este sentido,
la fiesta cumple también la funcion esencial de reforzar la identificacion de los vecinos con
su calle o barrio, o mejor atin, con su cruz. La cruz se eleva como eje vertebrador de unos
lazos sociales indefinidos durante el resto del afio, pero que con ocasion de la fiesta se
despiertan y renuevan. Todavia hoy, los vecinos aprecian en la organizacion espontanea en
torno a la fiesta de la Cruz una garantia de pervivencia de su identidad, que se percibe
vagamente, sin perfiles definidos, pero que se intuye importante para el mantenimiento de
la propia comunidad. Las quejas sobre el peligro de desaparicion de la fiesta son mas que
rituales: obedecen a una auténtica preocupacion de que la pérdida de estos referentes
conocidos desde la infancia y sustentados por la memoria antigua de los mayores
contribuya de modo inevitable a romper el status vital de un pueblo, sustentado en
tradiciones y modos de vida que con inquietud se ven quebrar frecuentemente.

La rivalidad ritual entre las cruces, que se manifiesta en la ocultacion ostentosa de
los diseflos y motivos decorativos de cada instalacion (o en el hecho, también ceremonial,
de que familiares pertenecientes a diferentes cruces dejen temporalmente de relacionarse
para evitar filtraciones), contribuye asimismo a otorgar interés y viveza a la celebracion.
Los premios econdmicos, instituidos por el ayuntamiento en la década de los setenta del
siglo pasado, han contribuido al sostenimiento de la fiesta y a una evolucion artistica
inimaginable hace décadas. Pero, sin embargo, no puede considerarse el interés material
como el motor de este desarrollo, pues con frecuencia la cuantia de los premios no alcanza
siquiera a los gastos efectuados por la organizacion crucera, sino que habria que pensar
mas en el espiritu competitivo, plasmacion de esa rivalidad ritual entre calles y barrios,
como el auténtico gestor de que las instalaciones cruceras se hayan convertido en
auténticas obras maestras de arquitectura artistica. Pensemos que en otros lugares, incluso
de la propia provincia de Cordoba, donde las subvenciones a las cruces por parte de los
ayuntamientos u otras instituciones son mdas generosas, no se ha logrado el nivel de
desarrollo artistico alcanzado en Afora, sino que la abundancia econdémica tan solo ha
servido para aumentar la fiesta convencional a su alrededor (verbenas, barras para bebidas,
tablaos, etc.), prueba ello de que tan solo si existe un arraigo profundo de la celebracion,
ésta puede evolucionar sin distorsionar totalmente sus elementos fundacionales.

Como en tantas otras hazafas de la vida local, los artifices de esta proeza son seres
an6nimos, cuyos nombres no han sido registrados por la historia. Las cualidades del
ciudadano, al modo en que se entendian tradicionalmente, estin aqui muy presentes:
responsabilidad con el pasado y empefio con el futuro, cooperacion desinteresada, respeto
a las costumbres de los antepasados, ilusion frente a lo misterioso del ritual festivo.
Cualidades todas ellas que han sido capaces de desarrollar, con un autodidactismo que
resulta aqui paradigmatico, un progreso artistico que jamas han conocido otras
manifestaciones de la cultura popular local o comarcal. Contrariamente a lo que podria

[71]



conjeturarse, el alto nivel artistico conseguido en la elaboracion de las cruces noriegas no
ha desvirtuado un apice su esencia popular, puesto que (al revés de lo ocurrido en otros
lugares, donde la elaboracion de bocetos previos a la instalacion queda en manos de
profesionales) todos los procesos de elaboracion artesanal residen aqui todavia en el
esfuerzo compartido de unas mujeres que en muchos casos jamas han oido hablar de las
tendencias artisticas que sus disefios evocan.

El entusiasmo y la abnegacién de las mujeres noriegas en la organizacion y
ejecucion de la fiesta de la Cruz supone una experiencia inolvidable para el visitante que
viene a verlas por primera vez, e incluso para el forastero que, atraido por su irresistible
seduccion, las frecuenta anualmente. Pero el pilar y fundamento de tan singular
celebracion se justifica por la participacion activa de todo el pueblo de Afiora en la magica
noche de “la velda”. En ninguna otra ocasion en todo el afio (ni siquiera, me atreveria a
asegurar, en las fiestas patronales de agosto) hay una intervencion tan diligente y eficaz por
parte del pueblo, que se siente hermosamente obligado por una tradicién que de este modo
colabora a mantener. La experiencia interior no es, pues, antropoldgica (en el sentido
ludico en que hoy se emplea este término), sino puramente vivencial: los noriegos sienten
la fiesta como parte imprescindible de su existencia, como un eslabon que anuda y da
consistencia a la cadena de su biografia vital. No hay noticias de que, con mayor o menor
intensidad, esta fiesta haya dejado de celebrarse en alguna ocasion, ni siquiera cuando los
mas terribles acontecimientos de la historia espafiola del siglo XX dejaron en suspenso
tantas otras tradiciones.

Este engarce vital con la tradicion obliga a un esfuerzo colectivo mayor, a volcar
todo el empefo por proteger y salvaguardar la fiesta de la Cruz de Afiora, conservando en
lo posible sus valores ancestrales mantenidos durante generaciones. La revolucion social
producida en los ultimos afios a consecuencia de las innovaciones tecnoldgicas y de la
comunicacion dificultan en extremo este propodsito, por razones que habran de abordarse
en otra reflexion. Por eso, precisamente, el reto es mayor y su consecucion solo serd
factible con el concurso unanime de todo el pueblo, que debera sentirse convencido de la
trascendencia de esta tarea. Porque no se trata solo de conservar una fiesta, sino de
mantener uno de los pocos modos de actuacion heredados del pasado que resultan
compatibles con la sociedad contemporanea. Uno de los pocos, ademads, a cuyo rescate
todavia no hemos llegado tarde.

I

La fiesta de la Cruz de mayo constituye sin duda una de las sefas de identidad mas
relevantes de la cultura tradicional de Afiora en la actualidad. A pesar de tratarse de una
celebracion extendida por muchos otros lugares de Espafia y de todo el mundo, la fiesta de
la Cruz ha adquirido en este pueblo una especial configuracion que la individualiza frente a
los modelos seguidos en otras localidades, de modo que su singularidad la convierte en una
celebracion tnica, diferente a todas las demas.

En su origen, la fiesta de la Cruz en Anora participaba de los elementos genéricos
de esta tradicion en otros lugares. A partir de la cristianizacion de antiguos ritos paganos de
adoracion al arbol y exaltacion de la naturaleza en su esplendor, la fiesta popular conservo
sus componentes naturalistas a través de los elementos vegetales con que se adornaban las

[72]



propias cruces: macetas de flores, ramas de arboles, plantas aromaticas (poleo, manzanilla,
romero...). Sin embargo, en los ultimos treinta afios el modo de adornar las cruces en
Afora y la configuracion externa de la fiesta han sufrido una transformacion tan radical
que la aleja de los demds pueblos y le confiere una singularidad especial que fue
reconocida en 1998 con su declaracion como Fiesta de Interés Turistico de Andalucia.

Como decimos, la tradicion de la cruz de mayo esta extendida por toda la geografia
espailola. En la propia comarca de Los Pedroches, durante los ultimos afios ha renacido su
celebracion en pueblos como Pozoblanco, Villanueva de Cordoba, El Viso o Belalcazar.
En Andalucia, conocemos las majestuosas celebraciones en las capitales de Cordoba y
Granada, con esas grandes cruces monumentales forradas de flores naturales a cuyo
alrededor se celebran verbenas populares. También conserva un profundo arraigo la fiesta
de la Cruz en muchos pueblos de Castilla-La Mancha y Extremadura, asi como en otros
puntos de la Peninsula y, por supuesto, de las Islas Canarias (como en el caso de Brena
Alta, localidad palmera hermanada con Afiora a partir de la celebracion comun de esta
fiesta).

La mayoria de estos lugares, con sus peculiaridades autdctonas, conservan un
modo de vestir las cruces muy parecido a como lo era en Afiora hace tres décadas, aunque
en su formulacion han desarrollado elementos distintivos muy acentuados. Entre ellas
habria que destacar las fiestas de la Santa Cruz de Feria (Badajoz), declaradas de Interés
Turistico Nacional, donde cuentan con una hermandad encargada de organizar la
celebracion. En Piedrabuena (Ciudad Real) distinguen entre “cruces de brezo”,
ornamentadas basicamente con elementos naturales, y “cruces de tela”, donde predominan
los adornos confeccionados a mano. Las fiestas de la Cruz de Alosno (Huelva) y Lebrija
(Sevilla) destacan por su estética flamenca y por el protagonismo que adquiere en ellas el
cante y el baile por sevillanas.

Muy interesante desde el punto de vista etnologico resulta también la celebracion
de la fiesta de la Cruz en Hispanoamérica, puesto que alli se ha producido una fusion entre
los elementos religiosos de la fiesta llevados por los conquistadores espaioles y
componentes propios procedentes de celebraciones indigenas preexistentes. Asi, por
ejemplo, en la regién peruana de Tacna sus fiestas son resultado del sincretismo entre la
religion catélica y la cultura aymara: la costumbre local de subir a los cerros para adorar a
los dioses de la montafia denominados “apus” se fusiond con el culto cristiano cuando la
Iglesia mando colocar cruces en los lugares mas elevados. Una semana antes del 3 de
mayo se bajan todas las cruces de las montafias (unas trescientas) para cumplir los ritos de
celebracion en las casas de los miembros de las hermandades y reunirlas luego todas en la
catedral de Tacna.

En El Salvador existe la costumbre de adornar con guirnaldas de flores, banderines
de colores y frutas frescas una cruz realizada con troncos de jiote, un arbol cuya corteza se
descascara como si mudara de piel. Algunos antropologos han querido ver en este rito una
supervivencia del culto a la deidad azteca de la fertilidad Xipe Totec, que exigia matar y
desollar a un esclavo para cubrir con su piel la imagen del dios, al igual que la naturaleza
se reviste con un nuevo manto en primavera. Por influencia de la iglesia catdlica, esta
costumbre barbara se habria transformado en revestir la cruz con flores y frutos, como si
de una nueva piel se tratara, simbolizando asi también la renovacion de la vegetacion.



En Paraguay la fiesta se denomina “Kurusii Ara” y en ella se han mezclado
elementos de la cultura aborigen guarani con simbolos cristianos. El rito consiste en
adornar un arbol o una cruz con chipas (pequefios panes hechos con harina de mandioca),
que al término de la celebracion religiosa se reparten entre los presentes.

Todas estas celebraciones en lugares tan diversos proceden de un origen comun, a
partir de la voluntad de la Iglesia de eliminar viejas practicas supersticiosas de los pueblos
transformandolas en culto a la cruz. La liturgia mandaba adornar cruces en casas o calles y
venerarlas en conmemoracion del hallazgo que, segun la tradicion, Santa Elena, madre del
emperador Constantino, realizé de la verdadera cruz de Cristo. A partir de ahi, cada lugar
desarrollo la fiesta popular de acuerdo con sus propias maneras de entender y respetar la
cultura y la tradicion, incorporando elementos propios y diferenciadores a la celebracion
comun.

Asi pues, lo que distingue a la fiesta de la Cruz de Afora es lo que la hace grande
frente a tradiciones semejantes en otros lugares y, por tanto, son esos valores los que hay
que resaltar y preservar frente a modelos uniformadores que pueden poner en peligro su
singularidad y, en consecuencia, su propia supervivencia como fiesta tinica. Y entre esos
elementos que nos individualizan sefialamos el antiguo folklore asociado a esta celebracion
(mayos, jotas, corros y letanias infantiles), la ausencia absoluta de ceremonial religioso, la
gastronomia tipica de las fechas (rosquillos de los tres pesos, hojuelas, borrachuelos, torta
de fideos, brazo de gitano) y la generosa hospitalidad que se ofrece al visitante, los
comportamientos rituales que rodean la creacion (la rivalidad sana entre las cruceras, el
secretismo que envuelve los preparativos) y, sobre todo, la majestuosidad desplegada en el
arte de vestir las cruces, la colosal expresion barroca de sus arquitecturas efimeras, que no
pueden verse en ninglin otro lugar, salvo aqui, en las cruces de Afiora. Porque cualquiera
que visite las cruces de los muchos lugares donde se visten en Espafia, enseguida
distinguira las de Afiora: por su explosion de luz, por la blancura hiriente de sus acabados,
por la perfeccion de sus estructuras, por la minuciosidad en sus detalles, por la
exclusividad de sus disefios, por el derroche estético de artesania popular.

Afiora participa, por tanto, de una tradicion comun, pero su modo de enfrentarse a
ella, con el aporte de su propia personalidad, hace de la fiesta de la Cruz en Afiora una
tradicion unica, diferente a cuantas otras se celebran en otros lugares, porque asi lo sienten
quienes se han alimentado culturalmente con esta tradicion y han querido que este ritual
magico se mantenga vivo a través de las generaciones.

2. ORIGENES DE LA FIESTA DE LA CRUZ

Los libros litirgicos contienen dos fiestas dedicadas al culto de la Cruz: La
Invencion de la Santa Cruz, el 3 de mayo, y la Exaltacion, el 14 de septiembre. La
Exaltacion, que conmemora la dedicacion de las basilicas de Jerusalén, es de origen
oriental y no paso6 a occidente hasta fines del siglo VII, a través del rito romano. El primer
testimonio de su celebracion litlirgica se encuentra en una biografia del Papa Sergio I (687-
701), en la cual se lee: "Qui etiam ex die illo pro salute generis ab omni populo christiano



die Exhaltationis Sanctae Crucis in basilicam Salvatoris, quae apellatur Constantiniana,
osculatur et aderatur"">’,

La Invencion de la Santa Cruz, en cambio, es conmemorada desde antiguo. En
Espafia aparece en todos los calendarios y fuentes litirgicas mozarabes, poniéndola en
relacion con el relato del hallazgo por Santa Elena de la auténtica Cruz de Cristo. Este
relato figura en los pasionarios del siglo X' y puede resumirse as:

En el sexto afo de su reinado, el emperador Constantino se enfrenta contra los
barbaros a orillas del Danubio. Se considera imposible la victoria a causa de la
magnitud del ejéreito enemigo. Una noche Constantino tiene una vision: en el
cielo se aparecio brillante la Cruz de Cristo y encima de ella unas palabras, In
hoc signo vincis ("Con esta sefal venceras"). El emperador hizo construir una
Cruz y la puso al frente de su ejército, que entonces venci6 sin dificultad a la
multitud enemiga. De vuelta a la ciudad, averiguado el significado de la Cruz,
Constantino se hizo bautizar en la religion cristiana y mando edificar iglesias.
Enseguida envid a su madre, santa Elena, a Jerusalén en busca de la verdadera
Cruz de Cristo. Una vez en la ciudad sagrada, Elena mando6 llamar a los mas
sabios sacerdotes y con torturas arrancd la confesion del lugar donde se
encontraba la Cruz a Judas (luego San Judas, obispo de Jerusalén). En el
monte donde la tradicion situaba la muerte de Cristo, encontraron tres cruces
ocultas. Para descubrir cudl de ellas era la verdadera las colocaron una a una
sobre un joven muerto, el cual resucitd al serle impuesta la tercera, la de
Cristo. Santa Elena murié rogando a todos los que creen en Cristo que
celebraran la conmemoracion del dia en que fue encontrada la Cruz, el tres de
mayo.

Toda esta historia tiene, sin duda, mucho de leyenda, pues el emperador
Constantino fue considerado en el Medievo occidental como prototipo del principe
cristiano y se le roded de multitud de relatos fabulosos. Ademas, la celebracion de este dia
es anterior al Pasionario.

En la Lex Romana Visigothorum, promulgada por Recesvindo en el afo 654, y
renovada por Ervigio el 681, se menciona esta festividad comparandola, por lo que se
refiere a su solemnidad, con las mayores del afio eclesiastico'®'; y en el Leccionario de
Silos, compuesto hacia el afio 650, aparece con el nombre de dies Sanctae Crucis, siendo
este el més antiguo testimonio de su conmemoracién en Espaiia'®®. Desde la primera mitad
del siglo VII se tiene conocimiento de la existencia en Espafia de reliquias de la Cruz,
concretamente en sendas iglesias de Mérida y Guadix'®. Finalmente, hay que afiadir que
el culto a la Cruz en general es ain mas antiguo, pues sabemos que en el aflo 599 se

591 Duchesne (ed.), Liber Pontificalis, Paris, 1886-92, vol. I, pag. 374.

"0 A. Fébrega Grau, Ob. cit., pags. 260-266. El capitulo que se resume, titulado "Lectio ex storia
eclesiastica de Inventione sanctae Crucis, quem repperit Helena augusta; die V nonas maias", pertenece a
un pasionario hispanico del siglo X llamado Martyrum gesta, procedente del monasterio burgalés de San
Pedro de Cardefia.

11 A, Fabrega, Ob. cit., tomo I, pag. 208.

'2 Enciclopedia Universal Ilustrada Europeo Americana, Espasa-Calpe, Madrid, 1929, tomo XVI, pag.
627.

163 A. Fabrega Ob. cit., tomo I, pag. 208.



celebrod en la Catedral de la Santa Cruz el II Concilio de Barcelona, lo que implica a su vez
una advocacion anterior'®.

El culto a la Cruz prendi6 con fuerza en la liturgia eclesidstica (y en la veneracion
popular, como luego veremos) hasta que, pasando por las predicaciones franciscanas
promotoras de la devocion a la Pasion a finales del siglo XIV y durante todo el XV,
recibieron su espaldarazo definitivo en el Concilio de Trento (1545-1563), donde se
definieron las lineas fundamentales del culto de los fieles en torno a los simbolos
fundamentales de la Iglesia Catdlica, especialmente la Cruz. El cristocentrismo, y como
consecuencia el culto particular a la Cruz como simbolo del martirio, se extendié con gran
fuerza devocional en detrimento de otros cultos mas antiguos, como el que se rendia en
ciertos lugares a santos, martires o virgenes locales. En este proceso de difusion del culto a
la Cruz jugaron un papel definitivo las hermandades penitenciales de la Vera Cruz, que
fueron las cofradias pasionistas mas antiguas y que iniciaron su expansion a partir de 1536,
fecha en la que el papa Pablo III concede indulgencias a la hermandad de la Vera Cruz de
Toledo.

Cruz de San Pedro el dia de la fiesta (2016)

Las cofradias de la Vera Cruz celebraban su principal acto religioso en la estacion
de penitencia del Jueves Santo, en el transcurso de la cual los hermanos de sangre, que
vestian tunica y capirote de lienzo blanco con una cruz verde, insignia de la hermandad, se
azotaban durante el recorrido de la procesion. Entre los restantes actos de culto siempre
ocuparon un lugar relevante las dos fiestas religiosas en honor de la Santa Cruz, la del 3 de

164 Carmen Garcia Rodriguez, El culto a los santos en la Espafia romana y visigoda, CSIC, Madrid, 1966,
pag. 121.

[76]



mayo y la del 14 de septiembre. Asi lo disponen, por ejemplo, las reglas de la cofradia de
la Vera Cruz de Montoro:

“Primeramente nos todos los sobre dichos hermanos y cofrades ordenamos y
tenemos por bien que en cada uno afio celebremos y hagamos celebrar dos fiestas,
conviene a saber, a onor y reverencia de la Sanctisima Vera Cruz. La una el dia de la
invencion de la cruz que cahe a tres dias del mes de mayo y la otra el dia de la
exaltacion de la cruz que cae a catorce dias del mes de Setiembre, con bisperas,
missa y sermon solemnemente™'®’.

Pero ademas de los actos penitenciales propios de la hermandad, las cofradias de la
Vera Cruz desarrollaban otras aportaciones a sus respectivas comunidades. En el aspecto
que ahora nos interesa, estd documentado en las fuentes su apoyo a la construccion de
humilladeros, calvarios y ermitas dedicadas a la Vera Cruz'®. Asimismo, se conoce la
participacion de estas cofradias en rituales peticionarios publicos a favor de la comunidad,
al reconocérsele por parte de la poblacion una probada capacidad mediadora ante la
divinidad. Estd documentada, por ejemplo, su asistencia a la celebracion de rogativas,
especialmente en las motivadas por sequias y brotes epidémicos. Precisamente, no era
infrecuente en algunos pueblos de Castilla elevar votos para guardar la fiesta de la
Invencion de la Santa Cruz del 3 de mayo en prevision de calamidades atmosféricas, como
temporales o pedriscos, incorporandose asi a la costumbre medieval rural de realizar ritos
religiosos a finales de abril y principios de mayo para salvaguardar los campos de plagas,
aguaceros, pedriscos o sequias. Las propias cofradias de la Vera Cruz en sus actos
litargicos del 3 de mayo adornaban con elementos vegetales sus ermitas o iglesias y
celebraban procesiones con destino a humilladeros, calvarios o cruceros de caminos a ellas
vinculados, confundiéndose muchas veces con los rituales primaverales agrarios de signo
propiciatorio comunes en el mundo rural que se celebraban también en esas fechas. En el
municipio madrilefio de La Despernada, por ejemplo, la cofradia de la Vera Cruz celebraba
la fiesta de la Invencion de la Cruz realizando “una procesion general andando en derredor
de las dichas vifias suplicando a nuestro Sefior guarde y libre el fruto de ellas™'®’".

Es sabido que el mes de mayo, considerado desde siempre como el mes del
esplendor maximo de la vegetacion y, por extension, el mes amoroso por excelencia, ha
sido desde tiempos remotos el escenario temporal de un buen nimero de fiestas
populares'®®: rogativas, letanias, inmersion de imégenes en agua y traslado a ermitas,
bendicion de aguas y de campos, enramadas amorosas, comidas y bailes, todas las cuales
daban cuenta del caracter fértil y regenerativo del mes de mayo, ademas de las festividades
eclesiasticas de Santiago el Verde, San Gregorio, San Isidro y Santa Quiteria, en cuyos
rituales cristianos se esconden con frecuencia antiguas practicas paganas y rituales de
fecundidad.

Dos de ellas reclaman especialmente nuestra atencion, por la vinculacion que
puede establecerse entre estas y la fiesta de la Cruz. La primera es la Maya. Era costumbre

1% Juan Aranda Doncel, “Las cofradias de la Vera Cruz en la diocesis de Cordoba durante los siglos XVI
al XVIII”, en Las cofradias de la Santa Vera Cruz, Actas del | Congreso Internacional de la Santa Vera
Cruz, CEIRA, Sevilla, 1995, pags. 615-640, pag. 625.

1% Angela Mufioz Fernandez, “Las cofradias de la Vera Cruz en Castilla la Nueva. Siglos XV-XVIII”, en
Las cofradias de la Santa Vera Cruz, Actas..., pags. 183-205.

7 |bidem, pag. 204.

168 Sobre las fiestas de mayo véase Julio Caro Baroja, La estacion de amor, Taurus, Madrid, 1979, pags.
13-116.

[77]



muy extendida por toda Espafia una celebracion de caricter alegdrico que tenia como
protagonista a una nifla (la maya), generalmente de unos doce afios, a la que, vestida de
blanco y coronada de flores, se engalanaba con adornos y artificios en representacion de la
primavera. La maya tenia una corte de jovencitas, también ricamente engalanadas, que se
dirigian con una bandeja a los presentes o transeuntes solicitando "un cuartito para la
maya/ que no tiene manto ni saya", mientras aquella habia sido colocada en un trono floral
y servia de centro y excusa para una fiesta donde se bailaba airosamente y se cantaban
cancioncillas compuestas al efecto. Los hombres apenas participaban en la celebracion vy,
en algunos pueblos, ni siquiera podian tomar parte en los bailes.

También era costumbre en muchos pueblos colocar en la plaza principal o en otro
lugar elegido por la tradicion un gran arbol denominado mayo, al que se adornaba y se
convertia en centro de una celebracion festiva. Segun Covarrubias, "mayo suelen llamar en
las aldeas un olmo desmochado con sola la cima, que los mozos zagales suelen en el
primer dia de mayo poner en la plaza, o en otra parte"'®. Basilio Sebastian de Castellanos,
por su parte, aporta mas datos: "El llamado mayo, protagonista de la funcién civico-
campestre, consiste en un tronco muy alto, comiinmente de alamo verde, vestido de flores,
cintas, ramas y frutos, y en muchas partes paiuelos de seda y otras prendas de vestir, que
plantan los jovenes labriegos de nuestros pueblos en la plaza y a cuyo alrededor se baila
todo el dia con entusiasta alegria"'"’. Se trata claramente de un rito de fertilidad vinculado
a la explosion de la naturaleza que trae consigo el mes de mayo, en el que se exalta la
germinacion primaveral y se celebra la exuberancia de la vegetacion en esta €época del afio.
Segin numerosos investigadores, esta tradicion acabo cristianizandose sustituyendo el
arbol por la cruz. La encina de los quintos, sin embargo, podria considerarse una
supervivencia del rito arboreo original.

Los origenes de estas fiestas populares del mes de mayo son discutidos. Desde los
autores renacentistas se pretende hacer derivar tales celebraciones de alguna festividad
clasica grecolatina. Un escritor italiano del siglo X VI, Polydoro Virgilio, las relaciona con
las fiestas romanas en honor de Flora, diosa que representa el eterno renacer de la
vegetacion en primavera (las Floralia, que duraban del 28 de abril al 3 de mayo), y con la
procesién ateniense del Eiresioné en la época de la cosecha'”". Otros las vinculan con las
fiestas romanas de Vulcano y de las divinidades Maia y Ops.

De todas las celebraciones clasicas con las que se quiere relacionar a las fiestas de
mayo, la mas sugestiva es la de Attis. Segiin Ovidio, Attis era un hermoso joven que vivia
en los bosques de Frigia. La diosa Cibele lo eligié para si, haciéndolo guardian de su
templo, pero con la condicion de que se mantuviera siempre virgen. Attis cedio al amor de
la ninfa Sagaritis y entonces Cibele hizo que ésta muriera, derribando el arbol del que
dependia su vida. EI muchacho enloqueci6 y se castro, tras lo cual la diosa lo volvié a
admitir en su templo. La fiesta, rememorando su muerte y resurreccion, tenia lugar en el
equinoccio de primavera. Comenzaba el 22 de marzo con la solemne procesion de un pino
recién cortado (4rbol en el que, segiin la leyenda, se habia convertido Attis a su muerte), al

199 Sebastian de Covarrubias, Tesoro de la lengua castellana o espafiola, (ed. Martin de Riquer),
Barcelona, 1943, pag. 780 (Citado por Caro Baroja, La estacion de amor, pag. 29).

17 Basilio Sebastidn de Castellanos, "Costumbres espafiolas. De la galante festividad floral llamada del
mayo o de la hermosa maya" en Museo de las familias, Madrid, 1847, tomo V, pag. 89 (Citado por Caro
Baroja, La estacion de amor, pag. 32).

171 J. Caro Baroja, La estacién de amor, pag. 109.

[78]



que se adornaba con guirnaldas de violetas y bandas de lana. Los ritos proseguian hasta el
dia 27 y en ellos se incluian practicas mistéricas y automutilaciones'’.

Aunque se puede apreciar una cierta semejanza o paralelismo entres estas
celebraciones y nuestras fiestas de mayo, es dificil, sin embargo, admitir una relacion de
dependencia de estas con respecto a aquellas y mas bien habria que hablar de una génesis
espontanea comun, a partir de los fenémenos culturales recurrentes de adoracion al arbol y
exaltacion de la naturaleza. Por ello mismo, hay que concluir que el sentido de estas fiestas
es plenamente naturalista: saludo a la primavera, celebracion del comienzo de un nuevo
ciclo de la vegetacion, agradecimiento a la naturaleza por sus futuras cosechas. Y, como
consecuencia de ello, exaltacion del amor y de los sentimientos humanos mas espontaneos.

Estas fiestas populares desde siempre habian repugnado a la ortodoxia eclesiastica,
que veia en ellas ocasion de escandalo y pecado, ademds de una distraccion sobre el
auténtico sentido de la fe. Los ataques de la Iglesia oficial contra aquellos restos de
paganismo son antiguos y ya en las Constituciones Sinodales de Sigiienza de 1585 se
advierte de que “se ofende a Nuestro Sefior en muchas partes por no haberse prohibido lo
que en ocasiones se hace los dias primeros de mayo de sefialarse hombres y mujeres por
mayos y mayas” . En 1769, como ejemplo de la actitud recelosa del racionalismo
ilustrado hacia las manifestaciones tradicionales (tanto religiosas como profanas) que
gozaban de un fuerte arraigo popular, el Conde de Aranda, reconociendo que ningun
resultado habian proporcionado “las providencias que antes de ahora se han tomado para
exterminar el rustico abuso de las que con nombre de mayas se ponen en las calles
causando irrision y fastidio a las gentes", inici6 nuevas medidas conducentes a evitar estas
practicas. La prohibicion de las mayas se estableci en la Real Cédula de 20 de Febrero de
1777 dictada por Carlos II'7*, respondiendo a un auténtico espiritu racionalista contra la
supersticion popular, pero todavia en 1790 Carlos IV hubo de ordenar que “nadie se vista
de maya ni ande con platillos pidiendo; que tampoco formen altares en las calles, pues con
semejante pretexto se molesta a la gente con petitorios o demandas”, prueba de que la
costumbre no habia logrado erradicarse todavia.

Lo cierto es que tampoco estas disposiciones lograron acabar totalmente con
aquellas practicas naturalistas, como lo demuestra la necesidad que hubo de reiterar las
prohibiciones periddicamente, pero ya desde entonces aquellos rituales paganos fueron
cristianizdndose a través de su asimilacion progresiva con la celebracion de las “cruces de
mayo”. De algin modo, el mayo-arbol de los festivales agrarios se convirtiéo en mayo-cruz,
conservando casi intactos muchos de los demés elementos de la celebracion. La
intervencion de las cofradias de la Vera Cruz fue importante en este proceso de
sincretismo, pues consiguid aglutinar bajo el marco devocional mas estricto una serie de
manifestaciones populares que la Iglesia no podia controlar. La jerarquia eclesidstica, por
su parte, ayudo a potenciar estas cofradias, en las que pronto observo un eficaz instrumento
de accion pastoral: su orientacion devocional seguia los principios propugnados por el
Concilio de Trento, pero sus rituales ofrecian un componente espectacular que resultaba
muy atractivo para el pueblo llano.

172 Sobre el mito y ritual de Attis véase J.G. Frazer, La rama dorada., FCE, Madrid, 1991 (13*
reimpresion de la segunda edicion, 1951), pags. 402 y ss.

'73 José Manuel Fraile Gil (ed.), EI mayo y su fiesta en tierras madrilefias, Comunidad de Madrid,
Madrid, 1995, pag. 49.

174 A. Gonzalez Palencia y E. Melé, La maya, notas para su historia, Madrid, 1944, pags. 62-64.

[79]



Cruz de San Martin (1983)



La celebracion festiva de la Cruz de Mayo por parte de las cofradias de la Vera
Cruz incluia, ademas de los actos puramente devocionales, corridas de toros (que siempre
destacaron como acontecimientos principales de diversion popular, muy frecuentemente
asociados a celebraciones religiosas), procesiones, danzas, mascaradas y fuegos
artificiales, todo ello con gran algarabia popular y sin reparar en gastos. Incluso los oficios
religiosos, en los que jugaba un papel sefiero la procesion de la reliquia de la hermandad
por las calles de la ciudad, solian estar rodeados por un alborotado caracter ludico: el
desfile que portaba el lignum crucis podia transcurrir animado por los bailes y sones de
danzantes con vistosos trajes ataviados con sus mascaras y tamboriles y toda la ceremonia
finalizaba con una espectacular traca de fuegos artificiales'””. La suntuosidad de estas
celebraciones termind disgustando también a las autoridades eclesiasticas y resultaba
aberrante para una concepcion ilustrada del sentimiento religioso, pero la gran
participacion colectiva en ellas por parte de los sectores mas populares fue su mejor
garantia de supervivencia.

La cristianizacion de las antiguas celebraciones populares, con todo, no logrd su
desaparicion definitiva. Todavia a mediados del siglo XIX encontramos testimonios que
demostrarian una pacifica convivencia entre las practicas religiosas y las paganas. Pedro
Antonio de Alarcén nos informa en 1855: "El dia 3 es la Invencion de la Santa Cruz, o sea,
la Cruz de mayo, como la llama el vulgo (...); las buenas mozas que en lugares y aldeas se
visten todavia de Mayas o Reinas, para presidir desde lo alto de una mesa, convertida en
vistosisimo trono, el baile y el jaleo de tal o cual Cruz, donde hay cada borrachera y cada
pufialada que canta el misterio"' .

3. ORIGENES Y DESARROLLO DE LA FIESTA DE LA CRUZ EN ANORA.

El desconocimiento que tenemos sobre los origenes reales de la fiesta de la Cruz en
Afora se debe fundamentalmente a la falta de testimonios y documentos antiguos que
certifiquen su presencia y den cuenta de sus contenidos festivos a través de los siglos. Se
hace preciso, pues, remontarnos a los inicios historicos del culto liturgico a la Cruz en la
localidad para después indagar como pudo haber sido su derivacion hasta llegar al estado
actual.

Es sabido que el cristianismo arraigé desde muy temprano en Los Pedroches, como
lo demuestra el hecho de que un presbitero 1lamado Eumancio y procedente de Solia
(localidad romana de incierta localizacion, pero que los investigadores suelen ubicar en
esta comarca) participé en el Primer Concilio Nacional Espaiiol celebrado en Iliberis
(Granada) hacia el afio 300, lo que indicaria la pujanza de la iglesia comarcal; por otra
parte, el testimonio mds antiguo de la religiosidad cordobesa referido a la Virgen lo
encontramos en Los Pedroches, cuando en 1189 se cita el primer topénimo mariano
cordobés: el villar de Santa Maria (El Guijo)'”’. Precisamente en el término de El Guijo se

175 Méaximo Garcia Fernandez, “Celebraciones de Cruces de Mayo durante el Antiguo Régimen en la
Castilla Norte”, en Las Cruces de Mayo en Espafia (David Gonzalez Cruz, ed.), Universidad de Huelva,
Huelva, 2004, pags. 19-54.

176 pedro Antonio de Alarcén, Mayo en Novelas Cortas, segunda serie. Historietas Nacionales, Madrid,
1855, pags. 313-314.

77 Manuel Nieto Cumplido, Islam y Cristianismo, tomo 2 de la Historia de Cérdoba. Monte de Piedad y
Caja de Ahorros de Cérdoba. Cordoba, 1984, pag. 231.

[81]



encuentra la ermita de la Virgen de las Cruces, en la que, ademas de evidencias de
ocupacion histérica mas antiguas (especialmente romanas, hasta el punto de que alli suelen
ubicar los arquedlogos a la antigua Solia), existe un baptisterio paleocristiano en forma de
cruz que indicaria su actividad durante la época visigoda.

En el propio término municipal de Afiora se ha identificado recientemente una
iglesia visigoda con necrépolis asociada en el paraje de La Losilla, que se encuentra
actualmente en proceso de excavacion. Aunque aun no se ha determinado con precision la
entidad o naturaleza del yacimiento, las conclusiones de la primera intervencion
arqueoldgica en los afios 90 del siglo pasado'’® parecieron confirmar ya la existencia de
una obra religiosa de cierta importancia, correspondiente probablemente a una comunidad
hispano-romana del siglo VI d.C. En la necrdpolis se descubrieron en aquella primera
excavacion cuatro tumbas delimitadas con lajas de granito y escaso ajuar funerario (una
jarrita monoansada y una pequefia fibula de arco). De la iglesia se identificd el muro del
abside y algunos materiales aun no suficientemente explicados, como una gran losa de
granito que podria ser una mesa de altar y dos aras anepigrafas presuntamente de época
romana. En uno de los enterramientos se hallo una estela funeraria grabada con una
representacion solar y el nombre AGILA. En 2013 un equipo del Instituto Aqueologico
Aleman inicié una excavacion sistematica que, de momento, ha confirmado la existencia
de la iglesia, de la que se ha delimitado su planta. Se trataria de una basilica de tres naves
separadas por pilares, que guardaria paralelismos con las basilicas paleocristianas de Vega
del Mar (San Pedro de Alcantara, Malaga), Son Bou (Menorca) o Torre de Palma
(Monforte, Portugal)'”. Entre los materiales singulares descubiertos destaca una jarrita de
vidrio con pie de copa y una cruz-soporte de hierro, de funcion aun no determinada, asi
como una cornalina con una representacion de Minerva que formaria parte de un ajuar
funerario. Las futuras campafias previstas en el yacimiento de La Losilla descubriran, sin
duda, datos muy relevantes para la historia del cristianismo en Los Pedroches.

De momento, sin embargo, no se conocen datos sobre la antigiiedad del culto a la
Cruz en la comarca, del que solo pueden aportarse referencias aisladas, si no anecdoéticas.
En El Guijo, como ya hemos indicado, se venera a la Virgen de las Cruces, advocacion
compartida por Torrecampo y Santa Eufemia por haber librado a estas villas de la peste de
1649. En Dos Torres, por su parte, se conservaba una cruz guarnecida de reliquias en la
ermita de Nuestra Sefiora de Loreto. Esta cruz era un obsequio del Papa Gregorio XIII
(1572-1585) al Dr. N. Cornejo, médico natural de esta villa, en agradecimiento por haberle
curado de una peligrosa enfermedad'™, y pudo haber contenido un lighum crucis o alguna
otra reliquia relacionada con la pasion. De confirmarse este extremo podriamos
considerarlo como un elemento fundamental en el desarrollo del culto a la Cruz en Los
Pedroches. También habria podido tener alguna incidencia el hecho de que el Sefior del
Carpio, Diego Lopez de Haro, trajera en 1473 un lignum crucis, que fue depositado en la
actual ermita de San Pedro de Alcocer, entonces parroquia, al tiempo que se fundaba alli la

78 Antonio Arévalo Santos, “Intervencion arqueologica de urgencia en la necropolis de La Losilla, Afiora
(Cérdoba)”, Anuario Arqueoldgico de Andalucia, 1994, II1. Sevilla, pp. 123-128.

179 «e_Forschungsberichte 2015 des Deutschen Archéologischen Instituts”, pags. 87-89, consulta on-line
en http://www.dainst.org/documents/10180/1383481/eFB2015-3.pdf/2e027¢58-7d3b-45¢f-9406-
0e7f1e25dd6. “e-Forschungsberichte 2016 des Deutschen Archdologischen Instituts”, fascikel 3, pags.
161-168, consulta  o-line en  https://www.dainst.org/documents/10180/2524760/eDAI-F2016-
3.pdf/3ffbtbb9-2911-44b3-9a76-fff4bf670e88.

180 Casas-Deza, Corografia, pag. 404.



cofradia de la Vera Cruz'®'. Recordemos que las Siete Villas de Los Pedroches

pertenecieron luego al Marquesado del Carpio desde 1659 hasta 1747.

Otros investigadores relacionan el culto a la Cruz en Los Pedroches con la
presencia notable en estos pueblos de los franciscanos hasta mediados del siglo XIX, a
través de los conventos de Pedroche, Hinojosa del Duque, El Viso y Belalcazar. El culto
habria venido a través de ellos dada la vinculacion tradicional de su orden con los Santos
Lugares. En cualquier caso, la influencia de las predicaciones de la orden serafica en la
religiosidad comarcal estd demostrada desde antiguo, especialmente en el desarrollo de la
orden tercera y de las devociones a San Francisco y la Concepcion'®.

En Afora, la adoracion a la Cruz esta documentada desde mediados del siglo XVI,
época en que aparece en la localidad la Cofradia de la Vera Cruz, que tanta importancia
tuvo, segin hemos visto, en la difusién de este culto. Con sede en la parroquia de San
Sebastian, desconocemos con exactitud el afio de su fundacion en Afora, aunque si
sabemos que ya existia en 1574, afio del primer informe conservado de las Visitas
Generales del Obispado de Cérdoba a esta villa, siendo junto con la de la Concepcion la
mas antigua cofradia de la historia religiosa noriega.

La primeras cofradias de la Vera Cruz en la diocesis de Cordoba se fundaron en la
primera mitad del siglo XVI, continuando desde entonces una progresiva implantacién por
todo el territorio, de modo que a finales de siglo la hermandad se encuentra establecida en
casi todas las poblaciones cordobesas. Entre sus actos de culto mas relevantes, tal como ya
hemos indicado, se encuentran siempre las dos fiestas conmemorativas de la Cruz, como
consta en el acta de visita a la cofradia de la Vera Cruz de Alcaracejos en 1563: “y hazen la
fiesta del dia de la cruz de mayo y del mes de setiembre con visperas e misa e una misa del
dia de la Resurreccion y el primero viernes de cada mes una misa cantada e por cada
cofrade que muere se dizen quatro misas y una vigilia”'®. También la cofradia de
Pedroche hace constar en 1583 un gasto de 28 reales por “las dos fiestas de las cruzes de
Maio y septiembre”' ™.

Sobre los actos de culto de la cofradia de la Vera Cruz en Afiora no poseemos
muchos datos e ignoramos si incluian la ornamentacion de altares florales y practicas
festivas de naturaleza mas ludica documentadas en otros lugares (como danzas o
espectaculos taurinos). A mediados del siglo XVIII, cuando el catdlogo de cofradias
locales alcanza su maximo esplendor, la cofradia de la Vera Cruz de Afora, segiin informa
el Libro de Haciendas Seglares del Catastro de Ensenada'®’, tenia cargas anuales por
quince misas cantadas con sus vigilias, cuatro procesiones y cuatro sermones. En la
relacion de 1773, sin embargo, figuran ya ocho fiestas anuales. Su imagen titular era la del
“Santisimo Cristo”, aunque a mediados del siglo XIX aparece asociada también a una
imagen del Santo Cristo de la Columna'*’. Desde los origenes de la parroquia de San
Sebastian, la iglesia de Afora contaba en el altar, segin sus inventarios de bienes, con “un
crucifijo de un Cristo del tamafio de un hombre”, que con toda probabilidad seria la
imagen central de los actos cofrades de la Vera Cruz.

'81'1Sanz Sancho, La iglesia y el obispado de Cérdoba..., pag. 183.

132 Juan Aranda Doncel, La hermandad de Jests Nazareno de Pozoblanco, Ayuntamiento de Pozoblanco,
Pozoblanco, 2006, pags. 50 ss.

18 AGOC, VG. Alcaracejos. 1563.

134 Archivo Parroquial de Pedroche (APP), Libro de cofradias, fol. 56 v.

185 AHMA, reg. 215, leg. 21, expte. 2. Libro de Haciendas Seglares.

18 AHMA, reg. 432, leg. 37, expte. 13.

[83]



También conocemos la existencia en Afiora a mediados del siglo XVIII de una
Esclavitud, aunque ignoramos su advocacion exacta'™. Se trata de la Unica cofradia
existente en ese momento con aprobacion real y del ordinario eclesiastico y se le estiman
unos gastos anuales de 600 reales. Las esclavitudes eran instituciones elitistas de caracter
parroquial que propugnaban una religiosidad gregaria del poder politico y defensora del
programa religioso tridentino'®. Ademés de la practica rigurosa de ejercicios espirituales,
la oracion privada y la frecuentacion de los sacramentos, las esclavitudes tenian una
acentuada vocacion propagandistica, especialmente de los cultos a la Eucaristia, la Virgen
y, sobre todo, la Pasion de Cristo. En este sentido, la fiesta de la Cruz de mayo era también
una de las fechas centrales de su calendario de celebraciones.

Ademds de los actos penitenciales de ejercitacion espiritual propios de la
hermandad, las cofradias de la Vera Cruz desarrollaban otras aportaciones a sus respectivas
comunidades. En el aspecto que ahora nos interesa, estd documentado en las fuentes su
apoyo a la construccion de humilladeros, calvarios y ermitas dedicadas a la Vera Cruz. Por
tradicion oral conociamos la existencia en Afiora de un calvario en el recinto de la ermita
de la Virgen de la Pena, cuya presencia hemos podido documentar ahora al menos desde
mediados del siglo XVIII, al aparecer citado también en el Catastro de Ensenada como
lindero de cierta propiedad: la obra pia que fundd en la villa de Torremilano Fernando
Sanchez Alcalde registra entre sus posesiones en Aflora “una pieza de tierra murada [que]
confronta a poniente exido de S. Martin, al sur con el calvario”™®. Su ereccion pudo
deberse a iniciativa de la cofradia de la Vera Cruz, siguiendo una costumbre de
construccion de estos monumentos religiosos en las cercanias de ermitas situadas a la
entrada de los pueblos, aunque desconocemos en qué fecha. Dicho calvario constituia,
ademas, la estacion correspondiente de un via crucis que recorria las calles Virgen y
Amargura y el camino de las Cruces, cada una de cuyas estaciones estaba sefialada con una
cruz monumental de granito de las que atin se conservan varios ejemplares. También
existian cruces monumentales en los limites del pueblo, en las plazas y en algunos caminos
inmediatos a la poblacion. Desde el siglo XVIII al menos estd documentada, por ejemplo,
la llamada Cruz de Arriba (en la confluencia de las calles Virgen, Concepcion y
Amargura), segun cita de nuevo el Catastro de Ensenada: al sefialar los linderos de cierta
propiedad se alude a la “calleja que va a la cruz de la fuente de Arriba”.

Ya hemos aludido a la participacion de estas cofradias en rituales peticionarios
publicos a favor de la comunidad y a su asistencia a la celebracion de rogativas,
especialmente en las motivadas por sequias y brotes epidémicos, y hemos sefialado que en
los actos litargicos del 3 de mayo los cofrades adornaban con elementos vegetales sus
lugares de culto y celebraban procesiones con destino a humilladeros, calvarios o cruceros
de caminos a ellas vinculados, acercandose asi en su forma a los rituales primaverales
agrarios que la fiesta de la Cruz vino a sustituir. Desde luego, no hay datos ni testimonios
suficientes que permitan establecer una vinculacion entre la forma y el sentido de las
celebraciones de la cofradia de la Vera Cruz el 3 de mayo y la posterior celebracion
popular de la fiesta de la Cruz, pero las semejanzas de intereses devocionales resultan
evidentes. Todavia algunas de las coplillas de la fiesta de la Cruz noriega aluden al caracter
petitorio de sus origenes y el mas famoso estribillo del folklore crucero es una suplica
propiciatoria al mes que se inicia, al mes de la vegetacion y de la fecundidad agraria:

187 AHN, Seccion Consejos, leg. 7091, expte. 9.

'8 Juan Ignacio Pulido Serrano, “Las Cruces de Mayo en Madrid durante el siglo XVII”, en D. Gonzalez
Cruz, ed., Ob. cit., pags. 79-93.

'8 AHMA, reg. 215, leg. 21, expte. 2. Libro de Haciendas Seglares.

[84]



“Mayo, mayo, mayo
bienvenido seas

para trigos y cebadas
caminitos y veredas”.

El ornamento vegetal con el que las cofradias adornaban las ermitas e iglesias en
sus fiestas religiosas anuales pudo hacerse extensivo a otros monumentos de su devocion,
como calvarios y cruces monumentales, con lo que estariamos ya a un paso del rito de
“vestir las cruces” actual. La celebracion festiva popular, finalmente, seria un derivado de
sus procesiones cofrades, que con finalidad devocional recorrian tales monumentos
adornados, y que pudieron acabar fusionandose con las letanias y bendiciones de campos
propias de la religiosidad popular rural. Finalmente, al desaparecer la hermandad, toda la
celebracion adquiriria de nuevo un caracter meramente popular, desvinculado de cualquier
organizacion eclesidstica.

Cruces de Afiora en los afios setenta y ochenta del siglo XX

El componente vegetal esta muy presente en muchas otras celebraciones religiosas
de nuestros pueblos. En la propia fiesta de la Cruz de Afiora constituia antiguamente el
elemento principal que se utilizaba en la decoracion, tanto en exteriores como en el interior
de las casas: macetas de flores, palmas, ramas de arboles o arbustos y hierbas olorosas en
general componian la base del ornamento. Posteriormente, cuando los disefios se han
estilizado hasta el infinito, el componente vegetal ha quedado reducido a la sutil presencia
de poleos 0 manzanillas en los suelos de las habitaciones donde se viste la cruz, muchas
veces incluso invisibles a la vista del espectador y perceptibles tan solo por el delicado olor

[85]



que proporcionan a todo el aposento. También la fiesta del Corpus contiene en su ritual de
Afiora la elaboracion de altares que constituyen una explosion de exuberancia vegetal. Las
mesas sobre las que se deposita la custodia procesional para las bendiciones, colocadas en
lugares sefalados del recorrido, estan adornadas con ramos, las propias calles por las que
transcurre el desfile aparecen flanqueadas por macetas de flores y tampoco faltan arcos
vegetales confeccionados para la ocasion, mientras que la juncia tapiza toda la calzada.

Por otro lado, a falta de documentacion propia para Afiora, conocemos un
testimonio del siglo XVIII referido a Hinojosa del Duque (y, dada la proximidad
geografica y la afinidad de usos y costumbres de toda la comarca, hemos de suponer que
su contenido es aplicable también a nuestra localidad), en el que se asocian la costumbre
de “vestir” cruces mas o menos como hoy la conocemos y la practica religiosa de las
letanias, muy parecidas, por cierto, a las procesiones rituales de la Vera Cruz en esta fecha.
El documento, fechado en 1764 y redactado por el vicario eclesidstico de Hinojosa con la
intencion de denunciar los comportamientos escandalosos derivados de estas
celebraciones, es un testimonio fundamental sobre la celebracion de la fiesta de la Cruz en
los pueblos de Los Pedroches, por ser la primera vez que se describe la fiesta popular en su
vertiente mas pagana de una forma muy similar a como se ha mantenido hasta la
actualidad:

“Habiendo experimentado en este afio para la celebracion del dia de la
Invencion de la Santa Cruz, radicado en este pueblo el mayor y mas crecido
exceso con el pretexto de devocion o promesa, el que en muchas casas
exponen al publico la Santa Cruz compuesta de diferentes adornos profanos.
Con este motivo se conmueve todo o lo mas de su vecindario caminando sin la
mas leve devocion acelerada y descompuestamente asta deshoras de la noche
en quadrillas de hombres y mujeres al registro de qual estd mas bien adornada
para su censura, de lo que sin dificultad alguna se siguen grabes
inconvenientes en detrimento de sus almas. Y teniendo asimismo noticia de
otro abuso o corruptela que de antiguo se practica en este pueblo sobre el
asunto y es que en los dias de Letanias de Mayo se hacen en cada uno las
preces por la parroquia en una cruz de las que estan colocadas a las salidas del
pueblo, y con este motivo los vecinos inmediatos las engalanan desde la tarde
de antes, y para su custodia se quedan de vela toda la noche con luminarias y
bayles, y después paseos por el lugar, de lo que quedan sumamente cansados,
y lo menos malo que resulta es dormirse a vista los unos de los otros, sin otros
graves inconvenientes que de tales juntas y deshoras deven considerarse y

. A - 5190
suelen seguirse; lo que por todos términos se deven evitar” .

La peticion del vicario eclesiastico de Hinojosa del Duque se inserta dentro de un
contexto general de rechazo y critica por parte de la jerarquia eclesidstica, de un lado, y del
pensamiento ilustrado, de otro, hacia ciertas formas de religiosidad popular muy arraigadas
en la poblacion, que en la provincia de Cérdoba se inici6 ya en los afios cuarenta del siglo
XVII"™'. En esa linea, el obispo de Cordoba accedié a lo solicitado por su vicario y
extendio el siguiente decreto:

1% AGOC, DO, leg. 28. Citado por Manuel Moreno Valero, "Celebracion de la Cruz en Los Pedroches.
Apuntes etnograficos", en El folk-lore andaluz, 6 (1991), pags. 37-63, pag. 53.

! Juan Aranda Doncel, "Ilustracion y religiosidad popular en la Didcesis de Cordoba: La actitud de los
Obispos frente a las celebraciones de Semana Santa (1743-1820). Actas del Primer Congreso Nacional de
Cofradias de Semana Santa. Diputacion Provincial de Zamora y Patronato Provincial de Turismo,

[86]



“Hacemos saber a nuestro Vicario de la villa de Hinojosa, que con mayor y
mas penetrante dolor nuestro hemos entendido la inobservancia de nuestras
anteriores advertencias y mandatos para evitar los escandalos que se cometen
con la vela y adorno de las cruces y los concursos de hombres y mujeres,
siempre perjudiciales y principalmente de noche extendidos a las letanias y
rogaciones, como se ha observado en el dia 3 de los corrientes y para que no se
experimenten iguales desordenes en adelante, mandamos a dicho nuestro
actual Vicario y al que por tiempo fuere y al Rector y Curas de su iglesia,
zelen e vigilen sobre que ninguna persona de qualquiera calidad, estado o
condicion que sean vista y adornen profanamente las Santas Cruces y mucho
mas el que las velen de noche, profanandolas con bayles y bullas bien agenas
de la veneracion que les es debida y que en las letanias, quando se adornan
debidamente, se excusen las tales velas y bayles en los dias que se zelebran y
la noche antecedente, omitiendo las paradas que en ellas suelen hacerse y
dirigiéndose con arreglo a las sagradas rubricas a una de las iglesias o hermitas
proporcionadas que destinare Vicario dentro o inmediata a el pueblo donde
con la debida decencia se celebre el Santo Sacrificio de la Misa y le hagan
reverentemente al Sefior las preces acostumbradas para obtener sus divinas
misericordias y todo se ejecute bajo pena de excomunién”'??,

Estas severas disposiciones eclesiasticas, aunque mitigaron en incluso hicieron
desaparecer temporalmente algunas practicas, no lograron, sin embargo, acabar
definitivamente con unas costumbres demasiado arraigadas en el pueblo desde hacia
siglos.

Para Afiora no hemos encontrado ningin documento antiguo que se refiera a esta
celebracion popular, ni en el Archivo Histérico Municipal de Afiora ni el el Archivo
General del Obispado de Cérdoba. Tampoco habla de ella Antonio Porras Marquez en su
libro Précticas de derecho y de economia popular observadas en la villa de Afiora (1914),
a pesar de que si se refiere a otras muestras de religiosidad popular, como los rituales de
animas o el culto a la Virgen de la Pefia, ni Alfredo Gil Mufiiz en su articulo “El Valle de
Los Pedroches” (1925)'%, en el que incluye apartados sobre costumbres tipicas y fiestas de
caracter religioso. De hecho, la referencia bibliografica mas antigua que hemos encontrado
(pero ello no quiere decir que no las haya anteriores) data ya de 1957, cuando el
Diccionario geogréfico de Espafia, entre otras cosas, dice:

“Fiesta de la Cruz de Mayo, en la cual se “visten” cruces en muchas casas,
ademas de las cruces de piedra que hay en las calles. La “velada” de la Cruz se
hace durante la noche del 2 al 3 de mayo. El pueblo en masa visita las cruces
esta noche, y se organizan rondallas y corros que recorren las cruces cantando
y tocando. Este festejo toma cada dia mayor auge, acudiendo enorme cantidad

de forasteros de Pozoblanco, Dos Torres y demas pueblos limitrofes”.'”*

Tan solo un aflo después encontramos la siguiente resefia periodistica en el
semanario El Cronista del Valle, que se publicaba en Pozoblanco, la cual, como el anterior

Zamora, 1987, pags. 305-318.

192 Manuel Moreno Valero, “Celebracién de la Cruz...”, pag. 54.

193 Alfredo Gil Muiiiz, "El Valle de Los Pedroches", en BRAC, n° 12 (1925), pags. 131-167.
19 Diccionario Geogréfico de Espafia, Ed. del Movimiento, Madrid, 1957, vol. I, pag. 548.

[87]



testimonio, presupone un gran arraigo de la fiesta tanto en la localidad como en los pueblos
circundantes:

“Las cruces. Pocos habitantes del valle y creemos que ninguno de Pozoblanco
desconoce esta costumbre de Afiora y muy contados seran los que dejaron de
participar en ellas, siquiera como visitantes.

La noche del 2 al 3 de mayo se hace la “vela de la Cruz”. En diversas casas, bien
por promesa o por devocion, se erigen cruces, adornadas profusa y artisticamente
en la mejor habitacion y a veces —si el tiempo lo permite- en la calle. Vecinos y
amigos colaboran en el adorno y en la asistencia a velar la Cruz. Toda la noche
resuenan rezos y canciones. Al dia siguiente, dia de la Cruz de Mayo, de tanto
sabor regional, una caravana interminable de los pueblos vecinos (sobre todo de
Pozoblanco) visita Afiora, canta en las cruces, organiza corros y bailes y pasa unas
horas felices gozando de la hospitalaria simpatia noriega™ "°

Ya en los aflos setenta, la fiesta de la Cruz continta siendo el rito principal que
identifica al pueblo de Afiora, pues en torno a ella compone el escritor Francisco Solano
Marquez su perfil de la localidad en 1976:

“La devocion a la Cruz estd muy arraigada entre esta buena gente. Cada afo, a
primeros de mayo, se forma gran revuelo en Afora. Revuelo de preparativos para
instalar y adornar las cruces. Se llama a esta tradicional ceremonia “vestir la cruz”.
Y suele estar motivada por promesas que el pueblo llano hace ante cualquier
enfermedad o desgracia. El ceremonial de “vestir la cruz” se lleva a cabo con sumo
sigilo y secreto para evitar espionajes que pongan en peligro la originalidad. La
cruz suele ser de madera forrada de tela blanca. Sobre esta base esencial, la barroca
fantasia popular se desborda a la hora de realizar la ornamentacion. La materia
prima con que llevar a cabo el suntuoso ornato suele ser el oro. Oro que quien
“viste” la cruz se encarga de recolectar entre la familia y la vecindad y que,
naturalmente, es devuelto a sus duefios una vez transcurrida la celebracion (...)"*”.

No obstante estos testimonios tardios, la tradicion oral alcanza al menos a todo el
siglo XX en su memoria de la celebracion de la fiesta de la Cruz, si bien con un caracter
muy diferente al actual. Es comtn al recuerdo de las personas ancianas y al testimonio que
dicen transmitido por sus antepasados considerar el hecho de vestir la cruz “antiguamente”
como un acto de religiosidad devocional casi privada, en respuesta a promesas o favores
recibidos frente a desgracias personales o familiares, como si de un exvoto se tratara. Un
exvoto pagano, pues una de las caracteristicas mas sobresalientes de esta fiesta
teéricamente religiosa es la ausencia absoluta de ritual candénico. No se recuerda con
precision que este dia haya sido en Afiora alguna vez fiesta con celebracion liturgica.
Testimonios orales hablan de una gran cruz de madera que antiguamente se sacaba en
procesion (quizas propiedad de la Vera Cruz), pero que hoy ha desaparecido. También
antiguamente, cuando la Cruz se vestia de forma mas sencilla, la celebracion duraba solo
hasta la medianoche y las mujeres pasaban ese tiempo rezando las llamadas Mil
Avemarias. En ningin caso ha sido posible precisar este antiguamente, aunque

193 El Cronista del Valle, n° 46, 23 de agosto de 1958, pag. 3
19 Francisco Solano Marquez, Pueblos cordobeses de la A a la Z, Diputacion provincial, Cordoba, 1976,
pag. 48.

[88]



probablemente hay que considerarlo sinonimo de antes de la guerra (la guerra civil de
1936-39, que marca en ésta y en otras muchas actividades locales un antes y un después).

La “cruz vestida” ofrecia, en aquellos primeros tiempos a los que alcanza la
memoria transmitida oralmente, un aspecto formal muy diferente al actual. Predominaban
los adornos vegetales (macetas, ramas, hierbas olorosas) y los objetos (estatuillas de
santos, calices, jarrones, candelabros, cuadros y estampas, etc.), asi como colchas,
pafiuelos y mantones en las paredes, mientras que la cruz se situaba sobre una simple mesa
a modo de altar, forrada con telas blancas y enlucida con sus cruces, medallas y
encadenados de oro. El conjunto constituia una alegoria agricola y un reflejo propio de los
gustos estéticos del mundo rural de la época. La configuracion actual de las cruces de
Afiora, con su barroquismo estilizado y su exquisitez formal, empez6 a fraguarse en los
ultimos anos setenta del siglo pasado para convertirse ya en los ochenta en un derroche de
orfebreria ornamental y sutileza constructiva, todo ello producto de combinadas técnicas
puramente artesanales a las que repugna cualquier elemento preexistente no expresamente
creado para la funcion decorativa, en una exigencia creciente que, ademas, ha de renovarse
por completo anualmente.

También el modo de celebracion ha evolucionado, desde aquella prehistoria en la
que aun se conservaban elementos religiosos, quizas heredados de su procedencia
cofradiera, hasta la actualidad, en la que la fiesta carece ya de cualquier componente
devocional. Durante afos, y como era habitual en ritos tan ancestrales, la noche de la
“veld” aglutind y renovo los elementos fundacionales del folklore local y los usos
tradicionales transmitidos generacionalmente: coplas, leyendas, juegos, corros, cortejos
amorosos, gastronomia, convivencia intergeneracional. Hoy, de acuerdo a los modos
imperantes, la fiesta de la Cruz se celebra, en general, al son que la sociedad entiende el
concepto de fiesta en cualquier otro tiempo y lugar, pudiéndose distinguir, a pesar del
esfuerzo de las autoridades por perpetuar la tradicion, apenas unos cuantos elementos
autoctonos definitorios —si bien fundamentales-, en los que, sin embargo, hemos de
depositar nuestra esperanza frente a un futuro incierto para este patrimonio inmaterial, que
ha de tener precisamente en el orgullo de los propios noriegos por su fiesta la mejor
garantia de pervivencia.

4. LA FIESTA DE LA CRUZ DE ANORA EN SU CONTEXTO

Afiora pertenece a la comarca de Los Pedroches, una unidad geografica, historica y
cultural que ha sido descrita por eminentes gedgrafos como una de las comarcas naturales
mejor definidas de Andalucia, de la que resulta complejo aislar un elemento para su
estudio sin hacer referencia a todo el contexto general que lo enmarca.

Es necesario, al menos, referirse a dos circunstancias geo-histéricas que han
acompafiado a Los Pedroches a lo largo de los siglos y que han influido decisivamente en
la conformacion de su personalidad social y cultural y sin las cuales no podriamos entender
muchos aspectos de la idiosincrasia local. En primer lugar, hay que sefialar como constante
significativa para su desarrollo antropolégico la condicion de paso obligado en las
comunicaciones antiguas entre la Meseta y Andalucia occidental que la comarca ha
mantenido desde los albores de su historia. Aunque ya desde el neolitico goza la comarca
de este privilegio, como parece confirmar Carbonell al aludir a una posible via prehistérica

[89]



que enlazarfa la zona de Fuente Obejuna con la de Fuencaliente'’, este caracter de lugar
de transito adquiri6 especial relevancia durante el periodo califal gracias al camino que a lo
ancho de Los Pedroches y con varias bifurcaciones unia Cérdoba y Toledo.

Un papel importantisimo en la difusion y transmision de la cultura popular
tradicional han representado a lo largo de los siglos las vias pecuarias de trashumancia,
caminos ganaderos que se comenzaron a trazar en Espafia a partir de la creacion en 1273
del Concejo de la Mesta. Por estos corredores desplazaban sus cabafias trashumantes los
pastores de toda Espaiia, llevando con ellos, junto a sus animales, un rico bagaje
tradicional que era asi divulgado de una forma natural. Dos son las principales rutas de
trashumancia que transcurren por la comarca de Los Pedroches: la Cafiada Real de la
Mesta y la Cafiada Real Soriana. Resulta significativo sefialar que ambas Cafadas entran
en Los Pedroches (y, por tanto, en la provincia de Cordoba y en Andalucia) por un paraje
de Torrecampo muy proximo a la ermita de la Virgen de las Veredas, advocacion mariana
cuya propia denominacion ya nos informa a las claras de la honda influencia que las rutas
de trashumancia han ejercido en las costumbres, tradiciones y creencias de los habitantes
de la comarca.

Otra constante historica que los investigadores han puesto de relieve al estudiar la
comarca de Los Pedroches es su caracter de frontera geografica y cultural. Situada en una
zona intermedia entre las comunidades de Andalucia, Extremadura y Castilla, Los
Pedroches ha ido formando a lo largo de los siglos su propia personalidad participando de
las caracteristicas peculiares de cada una de estas regiones, actuando, valga el topico, como
un crisol en cuyo interior han adquirido forma propia los rasgos definitorios de otras gentes
y otros lugares. La influencia de las comarcas colindantes, lejos de convertir la cultura de
Los Pedroches en una amalgama poco solida de elementos aislados, ha propiciado la
creacion de una cultura originalisima en su individualidad y muy rica en sus matices, como
corresponde a quien ha absorbido lo esencial de los pueblos con los que ha estado en
contacto durante siglos.

Tanto su condicién de lugar de paso al ser atravesada por importantes vias antiguas
de comunicacion como su situacion de frontera natural entre tres regiones colindantes
hacen de Los Pedroches una comarca que ha recibido constantemente influencias ajenas de
muy distinta naturaleza, hasta el punto de que en los componentes festivos de sus pueblos
se pueden a veces distinguir claramente rasgos originarios de las distintas culturas con las
que ha mantenido contacto a través de los siglos. Asi, de la mano de los pastores
trashumantes de ganado que bajaban de la vieja Castilla vinieron algunos de los sobrios
villancicos romanceados que todavia hoy se cantan en Los Pedroches la vispera de
Navidad; también la simplicidad de los ritos pasionistas de Los Pedroches tiene mas que
ver con la Semana Santa castellana que con la muy ceremonial y barroca andaluza;
inevitables paralelismos extremefios encontramos en todo lo relacionado con la matanza
del cerdo o con ciertos bailes populares, mientras que el componente andaluz esta presente
por doquier en el sentido y forma de la romerias marianas.

La eleccion en el siglo XIX de una nueva ruta de acceso a Andalucia a través de
Despenaperros para los trazados de carreteras y vias férreas significd un duro golpe para el
progreso comarcal, que desde entonces quedd en buena medida estancado.

7 Antonio Carbonell Trillo-Figueroa, "Contribucién al estudio de la prehistoria cordobesa. Cuchillo
neolitico de Conquista", en BRAC, n° 4 (1923), pags. 85-87.

[90]



Progresivamente se fue abandonando por completo la industria textil, que desde el siglo
XVI habia constituido una importante fuente de riqueza para la comarca, y, aunque
persistieron todavia durante algin tiempo varias explotaciones mineras de cierta entidad, la
dedicacion agropecuaria paso a convertirse en la principal y practicamente exclusiva. La
mejora de unas deficientes vias de comunicacion ha constituido desde entonces —hasta
hoy- una permanente reivindicacion de los habitantes de Los Pedroches, que durante mas
de un siglo han padecido por este motivo un considerable aislamiento geografico. Este
aislamiento, tan perjudicial en lo econémico, resultd sin embargo un aliado imprevisto para
el mantenimiento en Los Pedroches de una cultura autdctona que se ha conservado durante
todo este tiempo con una pureza extraordinaria. Fiestas, costumbres y habitos que en otros
lugares desaparecieron, se fundieron o evolucionaron, en Los Pedroches permanecieron
fieles a sus origenes, lo que nos ha permitido estudiar hasta hace pocas décadas la
etnologia, el folklore de Los Pedroches, como si de una reserva natural de la antropologia
se tratara.

Entre todas las fiestas que se celebran en Los Pedroches y que conservan rituales
arrancados de la Edad Media podemos citar la fiesta de los Piostros de Pedroche, que
conserva un cortejo de cabalgaduras engalanadas en recuerdo de los caballeros medievales
que acompaiiaban a la Virgen de Piedrasantas en sus traslados, o la explosion primaveral
de romerias marianas: la Virgen de las Cruces de El Guijo, quizas la advocacion mariana
mas antigua de la comarca y puede que hasta de la provincia, pues su ermita —que guarda
en su interior un baptisterio paleocristiano- se halla al pie del arroyo de Santa Maria,
considerado el primer topénimo mariano cordobés; la Alcantarilla de Belalcazar, que
conserva uno de los momentos rituales de mayor simbolismo: el paso a pie de los romeros
por el rio Zijar portando la imagen sagrada; la Antigua de Hinojosa del Duque o la Virgen
de Guia que comparten cinco pueblos o la ya citada de Veredas en Torrecampo o la Divina
Pastora de Villaralto; los marmotos de Villanueva de Cordoba, la Candelaria en Dos
Torres, recientemente recuperada con intencion turistica, o las seis fiestas que tienen la
catalogacion de Interés Turistico de Andalucia, que son: las vaquillas de Santa Ana y el
Auto de los Reyes Magos en El Viso, la romeria de la Virgen de Luna en Pozoblanco y
Villanueva de Cérdoba, la Semana Santa de Pozoblanco e Hinojosa del Duque y la Fiesta
de la Cruz de Afora.

Dentro de Los Pedroches, Afiora es uno de los pueblos que mejor ha conservado
sus tradiciones. Fiestas como las cencerradas de San Antdn, la mayordomia de San José o
las fiestas patronales de la Virgen de la Pefia conservan todavia en sus rituales el sabor
antiguo mantenido durante siglos, no obstante las innovaciones inevitables a que obligan
las imposiciones de la vida moderna. Otras tradiciones folkloricas y gastronomicas
también manifiestan este privilegio de conservacion. Incluso costumbres populares como
la de jugar a las cartas en corrillos de mujeres los domingos por la tarde sefialan una forma
de concebir la vida en los pueblos ya totalmente desaparecida en la mayoria de los lugares
y con fecha de caducidad marcada también para la propia Afiora.



P “ b

J L ———

TP AR A T A 3
P g X

tenta y ochenta del siglo XX

fios sel

los al

fiora en

Cruces de Al

[92]



5. DESCRIPCION DE LA FIESTA

Un mes o dos (0 mas en algunos casos) antes del primer domingo de mayo, las mas
revoltosas de la calle comienzan a alborotar a las demas. Les recuerdan que se acerca el dia
y que este aflo deben comenzar con tiempo si quieren terminar holgadamente su trabajo. Se
habla de ello en los corrillos de la cola del pan y en las interminables partidas de brisca de
los domingos por la tarde. Se anima a la dirigenta del grupo, a la jefa de la Cruz, para que
exponga sus ideas, con la seguridad de que ésta lleva ya algiin tiempo maquinando algo en
su cabeza.

Por fin, las mujeres de cada calle se retnen una tarde y deciden las lineas generales
que seguiran los adornos de la Cruz que este afio, como todos los anteriores, piensan vestir.
Durante estas fechas, todavia tan lejanas de la fiesta, se dedican a confeccionar
manualmente el elemento que servira de base a la decoracion general. El material con el
que se confeccionan estos elementos es asimismo variado: telas de diversa textura, gasas,
tules, alambre forrado, papel de plata o dorado o incluso plantas secas pintadas y
armoniosamente conjugadas. En los tltimos afios se han incorporado todos los materiales
modernos que son accesibles a través de las compras electronicas, aunque su aspecto final
siga resultando tradicional.

Durante todo este tiempo, las mujeres de cada calle se reinen generalmente en una
casa deshabitada, a menudo la misma cada afio. Aqui pasan las tardes enteras y gran parte
de la noche, fabricando los adornos elegidos y guardando celosamente el secreto de su
disefio, que no debe salir de aquellas paredes para evitar copias o parecidos sospechosos,
fomentando de este modo la rivalidad y cuidandose muy bien de las espias de otras calles,
que intentaran saber qué se estd tramando tras esas puertas cerradas. Se busca sobre todo
sorprender con la novedad del disefo, que debe ser una propuesta completamente diferente
a la del afio anterior y al de cualquier otra cruz que se vista ese afio, por lo que el secreto es
consustancial al trabajo, incluso cuando miembros de una misma familia pertenecen a dos
cruces distintas.

Desde dos o tres semanas antes del dia de la Cruz, se comienza propiamente la
tarea de vestir la Cruz. Han elegido para ello una habitacion de la casa, generalmente la
mas proxima a la entrada, y se estudia su distribucion. Se trata de decorar las paredes, el
techo, el suelo y los huecos del espacio para crear una escenografia deslumbrante que sirva
de contexto para acompaiiar al elemento central, la cruz-cruz, la Cruz propiamente dicha.

Aunque llevan varias semanas confeccionando adornos, todavia no tienen una idea
muy exacta de cual sera el resultado. La improvisacion juega un papel muy importante en
este arte, y hay que poner y quitar muchas veces cada elemento hasta que algo sea
definitivamente aprobado. La jefa de la Cruz, la maestra, la crucera mayor, va indicando
coémo se debe poner tal o cual adorno y las demas lo realizan seglin sus instrucciones. Pero
raramente algo es colocado definitivamente a la primera.

La decoracion de la habitacion donde se instala la Cruz ha evolucionado mucho a
lo largo de los afios. Hasta finales de los sesenta, la ornamentacion se basaba en flores
naturales (ramos y macetas) y en los mas diversos elementos de relieve: imagenes
religiosas de santos o virgenes, candelabros, figuras diversas, cuadros, jarrones, etc., que se
recogian basicamente de entre el vecindario, aunque tampoco era raro acudir a conocidos o

[93]



familiares de otros pueblos. Las paredes aparecian siempre cubiertas con mantones (los
populares mantones de Manila), pafiuelos o colchas de vistosos colores. El suelo se
tapizaba con hierbas olorosas recogidas el mismo dia de la fiesta (poleo, manzanilla y
juncia) y entre ellas solian colocarse alegorias rurales: nidos de pajaros con huevos,
espigas, animales disecados, etc.

Cruz interior de calle Concepcion (2017)

Nada de eso se conserva hoy. Cuando en la actualidad se termina de decorar la
habitacion donde se colocara la Cruz, el resultado es de un virtuosismo extraordinario. El
color se ha reducido casi en exclusiva al blanco (un blanco resplandeciente, apenas
moteado en ocasiones por leves dorados o suavisimas coloraciones, que en los Gltimos
afios resultan cada vez mads frecuentes), considerandose de mal gusto la aparicion de
colores fuertes o que produzcan gran contraste. Las flores naturales han desaparecido
también practicamente, tras algunos afios de transicion representadas en forma de
exquisitos ramos de claveles o gladiolos. El disefio decorativo suele ser de un barroquismo
sorprendente, dificil de explicar con palabras. Son tules y finisimas telas que se
entrecruzan y combinan de una manera prodigiosa dando lugar a formas de gran belleza
que inundan toda la habitaciéon. Hay mucho equilibrio en el conjunto: los dibujos o figuras
geométricas y vegetales que se forman con los pliegues de las telas suelen ser constantes
en paredes y techo. Con frecuencia todo parece flotar y es imposible comprender como
personas han podido moverse entre tales ornamentos tan exquisitamente colocados, pues
todo produce la sensacion de que va a caerse con tan solo soplar. Pero nada se deja al azar.
Cada elemento esta en su sitio y, aunque su presencia pase desapercibida, se notaria su
falta. Es muy dificil ser mas preciso en la descripcion.



Cruz interior (2008)

En el centro de la habitacion se coloca la cruz-cruz, asi llamada para distinguirla
del conjunto. Se trata de una cruz de madera, de aproximadamente un metro de altura y de
seccion rectangular o circular, forrada de tela blanca. Sobre esta tela se traban con
invisibles alfileres, y artisticamente dispuestas, cadenas, medallas y, sobre todo, crucifijos
de oro, formando lo que se llama el encadenado, una de las tareas mas delicadas de todo el
proceso. Se considera que la Cruz tendra mas mérito cuantos mas crucifijos contenga. Con
las cadenas se forman dibujos geométricos a lo largo de toda la cruz, los cuales resaltan
sobre la blancura del fondo. Es importante recalcar que estos elementos han de ser
exclusivamente de oro. Las joyas son aportadas gustosamente por los vecinos, que en
muchos casos las guardan exclusivamente para este uso.

La ornamentacion de la cruz-cruz se completa con el llamado INRI, en la parte
superior, y las bandas, que, partiendo del tronco central, cuelgan por ambos lados en forma
de M. El Inri y las bandas suelen ir bordadas (con hilo de oro muchas veces) a juego y
reproducen motivos litirgicos (espigas, el cordero, la hostia, el caliz, etc.). El dltimo
elemento lo constituye el cerco, que, partiendo del extremo de ambos brazos, rodea la cruz
por encima, a modo de aureola. Suele estar hecho de flores de tela, generalmente del
mismo tipo de las que constituyen la base de la ornamentacion global de la habitacion.

La cruz se coloca en el centro de la habitacion sobre soportes diversos,
constituyendo este uno de los elementos que confiere originalidad a la disposicion del
conjunto. Antiguamente, cuando la decoracion se basaba en plantas y santos de bulto, la
cruz solia colocarse sobre un altar, que podia ser una simple mesa o estar mas elaborado.

[95]



Ahora, cuando el entorno ha evolucionado tanto, es casi siempre imposible averiguar como
esta sujeta la cruz. Los velos y adornos lo ocultan todo y tan solo es posible observar que la
cruz se eleva majestuosa, a veces casi magicamente, en mitad de la habitacion. Oculta
entre los adornos de la habitacion se coloca una fuerte iluminacion, que hace resaltar aun
mas profundamente la blancura del conjunto.

Una vez que toda la decoracion esta definitivamente concluida, cuando la Cruz esta
totalmente vestida, se coloca un banco de madera antiguo en la puerta de la habitacion, por
fuera, que sirve de barrera para que desde él los visitantes admiren este arte tan majestuoso
que sera, sin embargo, tan efimero.

Cruz interior, con su banco delimitador (2009)

Pues, en efecto, aunque en los ultimos afios se ha impuesto la tendencia de alargar
la fiesta a todo el domingo e incluso a algunos dias mas de la semana, la tradicion mandaba
que la celebracion principal de la Cruz se limitara a la noche de la veld , una noche, eso si,
vivida intensamente. Al anochecer del sabado (el sabado anterior al primer domingo de
mayo) se abren las cruces al publico. Las mujeres de la calle especialmente, pero ahora
también algunos hombres, se sientan alrededor de una mesa camilla (la aqui llamada mesa-
tufa, con su brasero de picon) en el pasillo central de la casa (o bien, si hay cocina con
chimenea, alrededor del fuego) y aguardan a los visitantes. Entretienen la espera jugando a
las cartas o tomando las primeras copitas.



Hace algunos afios, la gran afluencia de publico llegaba ya avanzada la noche. Las
pandillas de amigos, jovenes y viejos, familias enteras, recorrian el pueblo visitando todas
las cruces que se habian vestido ese afio. Se comparaban unas con otras y se recordaban las
de afios anteriores, haciendo sus cébalas sobre cudl obtendria el premio instituido por el
Ayuntamiento. Algunos grupos se animaban a cantarle a la Cruz las coplas tradicionales, y
enseguida contaban con el acompafiamiento de todos los presentes:

El dia de la Ascension
cuando Cristo subio al cielo
estaba la manzanilla

florida como el romero.

Mayo, mayo, mayo,
bienvenido seas,
para trigos y cebadas,
caminitos y veredas,
mayo, mayo, mayo,
bienvenido seas.

Reposteria tipica noriega

Las guardianas se sentiran mas orgullosas de su arte cuanto mas se le cante a su
Cruz y es posible que entonces inviten a una ronda de roscos o bizcochadas y, con un poco
de suerte, de tipicos borrachuelos. A poco mas, alguna se lanzara a bailar las inevitables
jotas noriegas, con gran celebracion por parte de los concurrentes, siendo esta la mas
habitual:

Es la Virgen de la Pefia,
cantando, navegando, navegué,
la que mas altares tiene



y olé,

que en la Afiora no hay ninguna,
cantando, navegando, navegué,
que en su pecho no la lleve

y olé.

Estribillo:

Si se va la nifia a la sala
dile que se siente

dale un besito en la cara
que se lo merece,

que se lo merece, la nifa,
que se lo merece,

si se va la nifia a la sala
dile que se siente.

Me tirastes un clavel,
cantando, navegando, navegué,
y con el tronco me diste

y olé

viste la sangre correr

cantando, navegando, navegué,
y no te compadeciste

y olé.

Anoche a la media noche,
cantando, navegando, navegué,
se cayo la media luna

yolé

se hizo cuatro pedazos
cantando, navegando, navegué,
y en tu cara tienes una

y olé.

Echemos la despedida,
cantando, navegando, navegué,
una naranja rodando

yolé

con un letrero que diga
cantando, navegando, navegué,
este baile esta acabando

y olé.

En los ultimos afos, debido al auge experimentado por el turismo rural y el ansia
de muchos ciudadanos por conocer las muestras mas auténticas del folklore tradicional de
los pueblos, se ha vivido una cierta alteracion de estos ritos tradicionales. Durante las
primeras horas de la noche, las calles de Afiora se ven inundadas por multitudes de
visitantes venidos de otros pueblos y ciudades, incluso lejanas, que, queriendo conocer la
genuina forma de celebracion, estan contribuyendo, paraddjicamente y sin pretenderlo, a
su degradacion. Se instalan atracciones feriales en la Plaza de las Velardas y un mercadillo

[98]



artesano y gastrondémico en la Plaza de la Iglesia, donde algunos afios se han celebrado
también conciertos de musica folk. El turismo rural, tan beneficioso para las siempre
maltrechas economias locales, se ha convertido en muchos casos en agente transformador
de formas y contenidos festivos, que inconscientemente se van modificando para adaptarse
a los gustos y posibilidades del visitante, de modo que la fiesta pasa de ser una celebracion
estrictamente de renovacion comunitaria de la localidad a convertirse en un escaparate
publico de la identidad local destinado al forastero. Los visitantes foraneos no participan
propiamente del ritual festivo, sino que lo observan desde fuera, admirados como
asistiendo a una representacion teatral que respetan por los valores sociales, estéticos,
histéricos y culturales que observan en ella. Tan solo a altas horas de la madrugada,
cuando los autobuses de visitantes ajenos han partido de nuevo hacia sus lugares de origen,
las cruces recuperan algo de su espiritu tradicional y se viven en ellas otra vez los
momentos que perpetian la esencia de la celebracion.

Mujeres bailando la jota ataviadas con vestimenta tradicional.

Hoy como ayer, es obligatorio, antes de marcharse de una cruz, felicitar a las
habiles creadoras con frases que tienen todo el encanto de lo rutinario: "Que la disfruten
con salud", "Esta (la Cruz) muy fina y muy bonita", "Que la vistan muchos afios mas" o el
consabido "Hasta el aflo que viene, si Dios quiere". Ellas se quitardn importancia
modestamente y enseguida se lamentaran de que ya son viejas y del escaso entusiasmo que
parece tener la juventud en continuar la tradicion, queja consuetudinaria que se va
transmitiendo generacionalmente del mismo modo que la sabiduria artesanal y que, sin
embargo, en los ultimos afos parece haber adquirido mayor justificacion. La participacion
de los jovenes en la fiesta es cada vez mas escasa, y no solo en la confeccion de las cruces,

[99]



tarea principalmente reservada por la tradicion a las mujeres adultas, sino, lo que resulta
mas preocupante, también en el ritual festivo que acompafia a la celebracion. Los modos
festivos de la sociedad contemporanea se complacen en separar a los jovenes en lugares
exclusivos para ellos (botellones, pubs, discotecas), donde resulta imposible la transmision
intergeneracional de la tradicién y se alimenta un cierto desapego a los ritos intimos
heredados de los antepasados.

Mientras, la fiesta sigue en la calle. Hay un gran bullicio entre los que van y
vienen, esporadicamente se oyen cantos en algiin lugar. Cerca de la puerta de la casa donde
se viste cada Cruz se enciende una hoguera formada por grandes lefios, que ardera toda la
noche. Este fuego sirve de alivio a los transeuntes, que suelen agradecerlo en medio del
frio nocturno. La hoguera es fundamental, sobre todo, en las cruces exteriores.

Hay en Afiora en la actualidad ocho cruces monumentales de granito, ubicadas en
distintos puntos de la poblacion. También estas Se visten para la fiesta, de una forma muy
similar a las de interior, salvando las proporciones. Antiguamente, su decoracion era mas
pobre y descuidada, basada fundamentalmente en macetas de flores y plantas diversas,
mientras que la cruz-cruz, forrada de tela blanca, se adornaba con grandes rosarios
artisticamente engarzados. A su alrededor se repetian alegorias rurales, plasmaciones de la
naturaleza o incluso escenas de inspiracion biblica. En la actualidad, sin embargo, se
elaboran también exquisitos adornos con materiales nobles expresamente para estas cruces,
las cuales, dada su grandiosidad, suelen constituir una escenografia deslumbrante: en torno
a la cruz se crea una estructura arquitectonica con un lenguaje artistico muy elaborado que
constituye una muestra impresionante de artesania monumental. La decoracion vegetal ha
desaparecido también en estas cruces y se prefiere ahora la simulacion de los elementos
naturales a través de la confeccion manual de flores, hojas y ramas enteras. En su entorno
ha desaparecido cualquier referencia figurativa que no haya sido confeccionada
expresamente para la ocasion. En los Ultimos afios estas cruces han recobrado con
brillantez el protagonismo que habian perdido durante décadas en favor de las cruces de
interior.

Cuando avanza la noche, ya en las primeras horas de la madrugada, los visitantes
son cada vez mas esporadicos. Es ahora el momento de que los vecinos de cada Cruz
formen su fiesta particular, especialmente los de mayor edad. Unos cantan y otros bailan.
Las jotas siempre estan presentes, pero se repasa todo el repertorio de musica popular
local. Los que llegan de visita de vez en cuando son bien recibidos y no tardan en unirse a
la fiesta. Ahora se cuentan chistes y chascarrillos y se recuperan viejos juegos infantiles
casi olvidados. Corre el vino y el aguardiente. Hay que aguantar toda la noche en vela,
pero no es dificil. Al final, el chocolate a la taza templara los animos.

[100]



El candelorio de la Cruz

[101]



6. LA FIESTA DE LAS MUJERES

Por alguna razoén que ignoramos, todo lo referido a la preparacion y realizacion de
la fiesta de la Cruz en Afiora, en todos sus aspectos, ha quedado exclusivamente en manos
de las mujeres. Ellas deciden los ornamentos, los confeccionan, determinan el lugar para
instalarla, son las responsables absolutas de todo lo relacionado con la Cruz y se convierten
en protagonistas de la noche de la vela.

En el protagonismo de las mujeres en la fiesta de la Cruz de Afiora no hay ningin
componente reivindicativo y la exclusion masculina es, mas bien, voluntaria, por la inercia
de la tradicién mas que por imposicion. La participacion privilegiada de la mujer en la
preparacion de la fiesta de la Cruz no debe ser considerado quizas mas que como un reflejo
del papel protagonista que, salvo contadas excepciones, la mujer suele tener en los pueblos
en todas las manifestaciones religiosas litrgicas, asi como del cardcter femenino que
siempre impregna los aspectos estéticos y mas puramente ornamentales de las fiestas.

Entre las significaciones del arbol-mayo destacaba su empleo con un sentido
amoroso: el arbol solia ser colocado en la puerta de la amada por el mozo que la cortejaba.
Si consideramos que algunos elementos de esta celebracion han pasado a nuestra fiesta de
la Cruz, no podemos obviar el aspecto amoroso que necesariamente contiene ésta.

De hecho, la noche de la veld constituia antiguamente un tiempo de cortejo. La
fiesta y el alcohol en la noche propician la desinhibicion y facilitan la manifestacion de los
sentimientos amorosos. Abundantes noviazgos se daban a conocer esta noche y las mas
vigjas del lugar se inventaban muchos otros cuando un joven sacaba a bailar dos veces a la
misma moza. La implicacion amorosa de la fiesta fue quedando oculta en la medida en que
fueron desarrollandose las apariencias religiosas, pero no escap6 del folklore musical.
Algunas de las coplas de la Cruz mds interesantes, y acaso mas antiguas, hacen referencia a
lo amoroso, aunque, y esto es lo sorprendente, siempre en boca de mujer:

Oh, Cruz santa, dame un novio
para alivio de mis penas,

lo mismo da boticario,

médico que maestro-escuela,
que tenga mucho dinero

y que lo quiera la suegra.

Y de todas las formas del folklore musical, la que con mas frecuencia presenta un
contenido amoroso es la jota, que, junto con su variante la seguidilla, es el baile propio de
la comarca de Los Pedroches y de Afiora y acompafia practicamente a todas sus fiestas
populares, estando presentes siempre que la ocasion requiere un baile para rubricar
adecuadamente un encuentro festivo.

La mayor parte de las letras de las jotas responde al concepto de lirica tradicional.
Sus infinitas coplillas octosilabas (generalmente insertas en una estructura formulistica que
individualiza a cada canto) transmiten, por lo general, una serie de temas muy presentes en
la lirica amorosa tradicional castellana y andaluza, que en muchos casos se remontan a las
muwassahas arabigo-andaluzas. Resulta imposible reproducir siquiera una minima parte de
sus letrillas, dado que, por la facilidad de su composicion, su numero es ilimitado en

[102]



funcién del ingenio y la espontaneidad de los cantores y danzantes en cada ocasion.
Cuando el folklore estaba atin vivo, habia un gran componente de improvisacion en estos
cantos y se construian estrofas sobre la marcha de acuerdo con el ingenio de los
participantes en la fiesta. Como en otras manifestaciones del folklore popular, la fijacion
por escrito de las coplas en medios impresos las dota de una perdurabilidad de la que no
gozan otras muchas, igualmente meritorias, que no recibieron la misma fortuna.
Reproducimos a continuacion algunas de las mas populares que se cantan en Afora, sin
pretender por ello ninguna adscripcion geografica, dado que todas ellas pertenecen al
repertorio habitual de toda la comarca:

Me tirastes un clavel
y con el tronco me diste
viste la sangre correr
y no te compadeciste.

Anoche a la media noche
se cayo6 la media luna,
se hizo cuatro pedazos
y en tu cara tienes una.

Eché un limén a rodar

y en tu puerta se paro,
hasta los limones saben
que nos queremos los dos.

Los amores de la sierra
son amores de fortuna:
que te quiero, que te adoro
mientras dure la aceituna.

Dicen que no nos queremos
porque no nos ven hablar.
A tu corazén y al mio

se lo pueden preguntar.

De la Aforita lo quiero
aunque me cueste mas caro
porque los de la Aforita
llevan la sal en los labios.

De la Afiorita las quiero
de la Aforita las amo
porque las de la Anorita
llevan la sal en los labios.

[103]



7. LAS CRUCES DE INTERIOR

En Afiora se visten en la actualidad entre 15 y 18 cruces: entre cinco y ocho de
interior, las ocho exteriores y dos infantiles. El nimero se ha mantenido constante durante
mucho tiempo, debido a que la fijacion espontdnea de las organizaciones cruceras,
identificadas por calles, se ha establecido con bastante arraigo, aunque durante los ultimos
afios se aprecia el abandono de algunas cruces interiores. Las cruces interiores se han
vestido los tltimos afios en la calle Concepcion (dos), calle Doctor Benitez (antes en calle
Galicia o Cérdoba), calle Virgen, calle Rio Jordan y calle Rastro (antes en Cantarranas).
Durante muchos afios se vistieron también cruces interiores en las calles San Pedro,
Olivos, Sol, Pedroche y Amargura. Las cruces exteriores se corresponden con sus
respectivos monumentos de granito instalados en Plaza de San Pedro, calle San Martin,
calle Virgen, Cruz de Arriba, calle Amargura, Plaza del Consultorio, calle Cantarranas y
Plaza del Chaparral.

La cruces infantiles, organizadas por los alumnos de primero y segundo de la ESO,
son las unicas que no presentan una vinculacion con el lugar en el que se visten, puesto que
en ellas la identificacion no es espacial, sino por edades o niveles académicos. La
implantacion de las cruces infantiles data de finales de los afios ochenta del siglo XX y
fueron fomentadas por el colegio de la localidad y por el Ayuntamiento con la doble
finalidad de inculcar en los mas pequefios el amor por la principal tradicion festiva local y
de ayudar econdmicamente a los viajes escolares de fin de curso.

Cruz interior de calle Dr. Benitez (2015)

[104]



La cruz interior que durante los tltimos afios se ha vestido en calle Concepcion 18
(y antes en Plaza de la Iglesia o en Plaza de las Velardas), es la todavia popularmente
conocida como “cruz de la Felisa”, por haber sido durante mufios afios esta mujer —ya
fallecida- su alma mater, la crucera principal y un referente indiscutible de la fiesta en los
ultimos cuarenta afios. Se mostrd siempre como una de las cruces mas vanguardistas y
arriesgadas a la hora de introducir elementos novedosos en la decoracion, que
posteriormente solian ser asumidos por las demas en una leal aceptacion de ensefianzas
magistrales. Su presentacién era muy elaborada técnicamente y con frecuencia muy
impactante en una primera vision, gracias a un efectismo no exento de sustancia. La cruz
interior de calle Concepcion 28, mas clasica en su presentacion, ofrece también
habitualmente un elevado nivel de ejecucion, al igual que la de calle Dr. Benitez (antes
calle Cérdoba o Galicia), que suelen ofrecer formas muy personales en la disposicion y
elaboracion de los ornamentos. En los 1ltimos afios ha surgido una nueva cruz, no
vinculada al lugar donde se ha vestido (sucesivamente en calles Andalucia, Rastro y San
Pedro), sino mantenida por un grupo de personas jovenes amantes de la fiesta que buscan
cada afio el alojamiento oportuno y basan su identidad en la del propio grupo de amistades
que la confecciona.

8. LAS CRUCES DE PIEDRA

Las cruces de piedra existentes actualmente en el casco urbano de Afora, que
cobran un protagonismo especial durante la Fiesta de la Cruz de Mayo, constituyen una
muestra muy representativa del arte popular religioso y conforman una de las sefias
monumentales mas relevantes y singulares de la localidad. Su estilo se corresponde con las
llamadas “cruces de término”, que se erigian habitualmente en las encrucijadas de
caminos, en las entradas y salidas de los pueblos, entradas a ermitas y como hitos para
delimitar los términos o municipios, a pesar de que algunas de ellas tienen en nuestro caso
un origen diferente. Algunas de las situadas a la entrada de la poblacion o en los cruces de
caminos tendrian también la funcion de humilladeros, asi llamados porque en ellas los
viajeros se detenian a rezar una plegaria. Todas ellas siguen un modelo parecido:
construidas con el granito autoctono de la comarca, tienen una altura aproximada de tres
metros, con una seccion cuadrada o poligonal y situadas sobre un basamento escalonado.

En el interior del pueblo se conservan actualmente ejemplares de estas cruces en
Plaza de San Pedro, calle San Martin, calle Virgen, Cruz de Arriba, calle Amargura, Plaza
del Consultorio y calle Cantarranas. En 2010 se repuso la que existia antiguamente en la
Plazoleta del Chaparral y hace pocos afios se instalaron dos nuevas en las afueras de la
localidad, concretamente en el Parque de las Eras y en el camino de la Corredera, esta
ultima también en recuerdo de la que hubo en otro tiempo. De otras cruces desaparecidas
tan solo se guarda ya la memoria, como las que se ubicaban en el Pocito de Don Bartolomé
del Ejido de Abajo o en la actual calle Noria.

Por tradicion oral conocemos la existencia en Afiora de un calvario (un conjunto de
tres cruces monumentales) en el recinto de la ermita de la Virgen de la Pefia, cuya
presencia hemos podido documentar al menos desde mediados del siglo XVIII, al aparecer
citado en el Catastro de Ensenada (1753) como lindero de “una pieza de tierra murada

[105]



[que] confronta a poniente [con] exido de S. Martin, al sur con el calvario”'*®. Su ereccion
pudo deberse, como ya hemos apuntado, a la iniciativa de la cofradia de la Vera Cruz,
fundada en Afiora en la segunda mitad del siglo XVI, siguiendo una costumbre de
construccion de estos monumentos religiosos en las cercanias de ermitas situadas a la
entrada de los pueblos, aunque desconocemos en qué fecha concreta se levantd. Dicho
calvario constituia, ademas, la estacion correspondiente de un Via Crucis penitencial que,
partiendo de la parroquia de San Sebastian, recorria la calle Iglesia, camino de las Cruces
(el que va del Tejar de Abajo a la carretera de Pozoblanco) y calles Amargura y Virgen,
cada una de cuyas catorce estaciones estaba sefialada con una cruz monumental de granito
de las que atin se conservan varios ejemplares, aunque no originales (las de Consultorio,
Amargura y Virgen).

Cruz de Cantarranas en los afios 70 del siglo XX

También desde el siglo XVIII al menos estd documentada la llamada Cruz de
Arriba, segun cita del Catastro de Ensenada, cuando, al sefalar los linderos de cierta
propiedad, se alude a la “calleja que va a la cruz de la fuente de Arriba” (en un plano de
Anora que hemos podido consultar, realizado por el Instituto Geografico y Estadistico en
1888, se llama todavia Camino de la Cruz de Arriba a la actual Calle Noria) . Esta cruz,
junto con las de San Martin, Cantarranas y la del Chaparral, sefialan los puntos cardinales
(eran “muro”, segun decian los antiguos), erigiéndose en su dia, por tanto, como cruces
delimitadoras del casco urbano y su edad podria estar relacionada con la formacion del
pueblo. La cruz de San Pedro, por su parte, sefiala la entrada de la ermita mas antigua de la
localidad, segun era costumbre, y su ereccion pudiera coincidir con la construccion de la
propia ermita, que data probablemente de finales del siglo XV.

19 AHMA, reg. 215, leg. 21, expte. 2. Libro de Haciendas Seglares.

[106]



Cruz de San Pedro en los afios 70 del siglo XX

En el tramo final de la calle Noria (en las proximidades del actual bar del mismo
nombre) existié también antes de la guerra de 1936 una cruz que habia sido erigida en
memoria de un vecino que muri6 alli alcanzado por un rayo. Existia la costumbre, al pasar
por esta cruz, de colocar a modo de ofrenda unas piedrecillas sobre sus escalones, llevados
por la supersticion de que, de no hacerlo asi, el peligro de muerte por rayo aumentaria.

Ninguna cruz de las que existen en la actualidad es original e incluso algunas han
sido reubicadas por razones urbanisticas. Las de la calle Amargura y Virgen pertenecian al
ya citado antiguo Via Crucis, que continuaba hasta el recinto de la Virgen de la Pefia. Las
catorce cruces que marcaban cada una de las estaciones fueron derribadas “por
desconocidos™"” en 1932, dentro de la ola de anticlericalismo surgido con el advenimiento
de la Segunda Republica, y tan solo afios después de finalizada la Guerra Civil se
repusieron algunas de ellas. Igualmente fue derribada aquel afio la cruz del Chaparral®®,
recientemente recolocada. También durante la posguerra se volvieron a colocar en su lugar
otras cruces que marcaban algiin punto sefialado de la localidad y las cuatro cruces de

19 AHMA. Actas municipales. Sesion de 9 de abril de 1932. En el diario La Voz de 3 de septiembre de
1932 (pag. 5) se da cuenta de la apertura de sumario en el juzgado de Pozoblanco por “dafios cometidos
en Afiora al derribar once cruces de la via publica”.

200 AHMA. Actas municipales. Sesion de 10 de mayo de 1932

[107]



término, que asimismo habian sido destruidas durante el conflicto bélico. Tan solo
conocemos la fecha de reposicion de la cruz de la Plaza de San Pedro, gracias a una
inscripcion en relieve que indicaba el afio 1952.

Sin embargo, las cruces que existen en la actualidad tampoco son las que se
erigieron en los primeros afios de posguerra, sino que todas ellas han sido sustituidas por
diversos motivos en los ultimos veinte afios, siendo por tanto todas las cruces que podemos
ver en la actualidad de nueva construcciéon. La de Plaza de San Pedro, que era la mas
artistica al presentar, ademas del aflo de su ereccion, algunos elementos decorativos en
relieve, fue sustituida en 1995. La de Calle Virgen, que ofrecia la singularidad de estar
formada por una cruz de forja sobre columna cuadrada de granito, fue reemplazada en
1991 por el modelo convencional que ahora existe. En 1992, por su parte, se levant6 en la
parte baja de la calle Amargura, junto al consultorio médico, una nueva cruz de granito a
peticion de los vecinos en recuerdo de las que, pertenecientes al Via Crucis, existieron por
esa zona antes de la guerra. En 2004 se reemplaz6 la antigua Cruz de San Martin por el
ejemplar actual.

Hombres sentados en el graderio de la Cruz de Arriba.

[108]



Las cruces de piedra tienen, sin duda, un papel relevante en los origenes de la
Fiesta de la Cruz en Afora, pues ya hemos sefialado que las propias cofradias de la Vera
Cruz en sus actos litirgicos del 3 de mayo adornaban con elementos vegetales sus ermitas
o iglesias y celebraban procesiones con destino a humilladeros, calvarios o cruceros de
caminos a ellas vinculados. La costumbre de adornar estas cruces callejeras con elementos
casi exclusivamente vegetales se mantuvo hasta hace unos veinte afios, pero a partir de
entonces se comenzaron a “vestir” de forma tan artisticamente elaborada como las de
interior. La presencia de estas cruces de piedra en las calles de Aflora constituye quizas la
mejor garantia para el mantenimiento futuro de la Fiesta de la Cruz.

9. LAS CRUCES POR PROMESA

Uno de los aspectos rituales de la fiesta de la Cruz de Afiora que ha desaparecido
ya totalmente de la celebracion tradicional es el de las “cruces por promesa”. Se trata de un
elemento de caracter devocional que durante mucho tiempo ayud6 eficazmente al
mantenimiento de la fiesta, en una época en la que atn no existian los premios instituidos
por el Ayuntamiento ni la celebracion gozaba de la atraccion turistica que ha conseguido
en las Ultimas décadas, sino que el rito se refugiaba todavia en un d&mbito mas intimo y
familiar.

Las promesas son una respuesta religiosa y cultural frente a aquellos
acontecimientos vitales que el hombre no puede dominar con su propia fuerza o
conocimiento. La enfermedad, la muerte o los accidentes son manifestaciones cotidianas
que el ser humano intenta manipular con propuestas de caracter sobrenatural, ofreciendo
un presente a la divinidad a cambio de un beneficio personal o colectivo. El mecanismo, si
acaso no resultara eficaz del todo, al menos contribuye a calmar la ansiedad del sujeto que,
en momentos de gran angustia a causa de la desgracia inminente, se siente incapaz de
hacer frente de un modo mas racional a los imprevistos de la naturaleza. Se trata de una
forma comiin de religiosidad popular que se expresa a través de multitud de acciones, unas
veces de modo privado y otras publicamente, y que adquiere formas tan diversas como los
exvotos que cuelgan en muchas iglesias y ermitas o la promesa de asistir a procesiones,
peregrinar a lugares sagrados, vestir habitos religiosos, entregar donaciones pecuniarias
0... Vestir cruces.

Las promesas que culminaban vistiendo una cruz tenian muy diversa naturaleza.
Las habia de caracter militar: que mi hijo vuelva sano y salvo de la mili, o del frente, que le
toque un buen destino. De lucha contra enfermedades existentes: que a mi madre se le
curen las dolencias de vesicula, que mi sobrino supere estas fiebres. Preventivas: que mi
nifio nazca bien, que mi hermana apruebe los exdmenes. Propiciatorias: que me quede
embarazada, que haya buena cosecha de garbanzos, que a mi primo le salga novia. Las
necesidades econdmicas, la falta de trabajo, la incertidumbre frente a acontecimientos de
promocion personal o cambio de estado, como bodas o destinos laborales, impulsaban
también a los fieles a formular promesas. Las catastrofes naturales (sequias, plagas de
langosta, inundaciones) podian ser igualmente motivo de promesas, aunque en estos casos
solian resolverse en un ambito mas colectivo (procesiones, novenarios, votos, etc.). Los
destinatarios de las promesas solian ser los santos de devocion local y las Virgenes
patronas de cada pueblo, pero en Afiora era también frecuente dirigir las peticiones al
objeto mas venerado en su principal fiesta. “Si se cumple lo que pido, este afio vestiremos

[109]



una cruz”. Vestir la cruz seria la materializacion de la promesa ante el favor cumplido. El
sacrificio que se ofrece a cambio del bien recibido. Todo ello bajo una interpretacion de la
adversidad humana en términos creenciales.

Las cruces por promesa solian vestirse en el propio domicilio del demandante y era
frecuente que todos los objetos y materiales utilizados en ellas procedieran de la propia
casa o de la familia mas cercana. Por lo general, no se requeria ayuda ajena, sino que los
propios implicados se encargaban de todas las operaciones de ornamentacion, a veces
incluso una persona sola era la responsable de todo el trabajo. En estas cruces era habitual
que solo la familia se encargara de velar la cruz durante toda la noche. Se queria dar al
cumplimiento de la promesa un caracter intimo y recogido, ajeno en parte al folklore y
bullicio que invadia las cruces que no obedecian a esta motivacion.

Desde luego, las cruces de aquel tiempo no habian adquirido todavia el virtuosismo
artistico actual, donde el trabajo artesanal con materiales delicados ha alcanzado cotas de
pura admiracion. Todavia predominaban entonces los adornos vegetales: ramos de flores
naturales (claveles y gladiolos especialmente) colocados sobre pedestales en hermosos
jarrones de plata flanqueando la cruz, macetas de helechos, pilistras, cintas o esparragueras
finas, combinados con grandes pafiuelos y mantones de manila armoniosamente dispuestos
en la decoracion de las paredes. El suelo solia cubrirse totalmente de hierbas olorosas,
principalmente poleo y manzanilla, y no era infrecuente que sobre ¢l se colocaran nidos de
pajaros auténticos con sus huevos o manojos de espigas secas o recién cortadas, alegorias
rurales que marcaban una mayor vinculacion de la fiesta con sus presumibles origenes
paganos. Los llamados “santos de bulto” (imagenes del Corazon de Jests, de la
Inmaculada, de santos o dngeles) y hasta animales disecados también formaban parte de la
decoracion, presentando el conjunto un aspecto muy diferente a las cruces de la actualidad.

Las cruces por promesa desaparecieron entre finales de los afos 70 y principios de
los 80 del siglo pasado, coincidiendo con una mayor secularizacién de la fiesta (en el
contexto de una progresiva pérdida de los valores religiosos que se fue operando en la
sociedad espafiola) y de acuerdo también con la paulatina conversion de la tradicion
crucera en fendmeno identitario local y en un poderoso reclamo turistico. En la
desaparicion de las cruces por promesa influyd también notablemente el nivel de
excelencia alcanzado en el montaje y presentacion de las cruces convencionales
protagonistas de la fiesta, que habian logrado ya una altura de elaboracion ornamental
inalcanzable para una persona sola o para el reducido grupo familiar al que, por su propia
naturaleza, estaba reservado la confeccion de las cruces por promesa.

[110]



10. EL FOLKLORE DE LA CRUZ

Temas pasionistas

Aunque la tematica religiosa es muy frecuente en el folklore tradicional de Los
Pedroches, por tratarse de un componente consustancial a la mayor parte de las
celebraciones festivas de la comarca, sin embargo los temas pasionistas estin mucho
menos difundidos que los relativos, por ejemplo, a las vidas y milagros de santos, plegarias
a la Virgen o, sobre todo, el ciclo navidefio. El caracter vitalista de la mayoria de las
celebraciones populares de Los Pedroches y el escaso desarrollo que, en general, han
alcanzado aqui los rituales de Semana Santa debe haber influido, sin duda, en que el
folklore religioso tradicional de la comarca se halle dominado por jubilosos villancicos que
celebran a ritmo de jota el nacimiento del Salvador en detrimento de las mas severas
composiciones que lloran solemnes la muerte de Cristo.

A pesar de que la fiesta de la Cruz de Mayo conmemora el legendario encuentro de
la auténtica Cruz de Cristo por parte de Santa Elena, algunas de las coplas que con este
motivo se cantan en Aflora aluden, sin embargo, y dado el objeto del culto, a diversos
momentos de la Pasion. Por la fecha de la celebracion y por la conexion de la fiesta con
antiguos rituales paganos de corte naturalista, se denomina popularmente mayos a estas
coplillas, a pesar de que no guardan ninguna relaciéon con los antiguos cantos profanos de
exaltacion amorosa ni tampoco con las composiciones que por esas fechas se dedican
también a la Virgen. Los mayos de las Cruces son coplas anénimas de facil elaboracion,
que se cantan alternando con un estribillo fijo y mezclando temas tan diversos como las
rogativas por una buena cosecha, la expresion del dolor por la muerte de Cristo o la
peticion de un buen novio por parte de las mozas casaderas.

En Afiora, dado que la fiesta de la Cruz constituye la principal celebracion de todo
el ciclo festivo local, se ha ido generando a lo largo de los afos un corpus de canciones
tradicionales muy diverso formal y tematicamente, en el que son muy frecuentes, a pesar
del escaso contenido religioso que hoy rodea a la fiesta propiamente dicha, las alusiones a
los temas pasionistas. En ellos hay especial referencia, obviamente, a la Cruz en si misma,
pero también a sus distintos elementos y a escenas de la Pasion de Cristo, a veces
mezclados con motivos naturalistas que delatan los componentes paganos que integran la
fiesta.

La métrica de casi todas estas composiciones es muy simple. Dominan en las
mudanzas las coplas octosilabas (cuatro versos de ocho silabas, con los pares rimando en
asonante y quedando sueltos los impares), que son las que mas facilmente nacen en la
mente de los espontaneos poetas populares, mientras que los estribillos pueden presentar
combinaciones variadas de metros cortos. Responden plenamente al concepto de poesia
tradicional fijado por Menéndez Pidal: una poesia tan arraigada como propia en la
memoria de los recitadores, que estos, al repetirla, la modifican y rehacen de acuerdo con
su propio criterio, participando espontaneamente de la autoria de cada composicion,
constituyendo esta reelaboracion continua la verdadera esencia de lo tradicional®'. Sobre
esas coplas sencillas transmitidas oralmente actia de modo implacable, con mayor o

21 Ramén Menéndez Pidal, "Poesia popular y poesia tradicional en la literatura espafiola”, en Los
romances de América y otros estudios, Espasa Calpe, Madrid, 1972 (7%), pags. 52-87, pags. 73-74.

[111]



menor fortuna y variedad de resultados, ese autor legién que las mantiene en continua
transformacion y, por tanto, eternamente vivas. Por ello, resultaria ociosa ahora cualquier
divagacion sobre su origen geografico y autoria, bastando la consideracion de estimarlas
tradicionales de Afiora porque aqui se han cantado durante generaciones y se conservan
atn todavia hoy vivas, si bien a duras penas, como parte de su folklore autdctono.

Conviene sefialar que en el corpus de canciones de la Cruz de Afiora que podemos
consultar en algunas publicaciones se incluyen textos que obviamente no pertenecen a la
tradicion local de Afiora y nunca se han cantado en la fiesta de la Cruz, aunque alguna
informante asi lo haya hecho llegar circunstancialmente al investigador de turno. Muchas
letras errdneamente atribuidas a la fiesta de la Cruz pertenecen en realidad a cancioneros
litirgicos, misales o repertorios religiosos generales, que, fragmentadas y a veces
gravemente alteradas, han sido referidas ocasionalmente como propias a los estudiosos del
folklore. El cancionero tradicional de la Cruz en Afora es, en realidad, muy reducido: la
mayoria de las coplas que se le atribuyen o bien son creaciones recientes (que han tenido la
fortuna de perdurar en la escritura por habérselas cantado su creador al investigador) o bien
pertenecen a otros ciclos festivos (Semana Santa, Auroras, Villancicos, Carnaval) o
directamente a la liturgia de los oficios religiosos.

Véase a continuacion una pequefia muestra con algunos de los temas pasionistas
presentes en el folklore tradicional de la fiesta de la Cruz de Afiora.

a) La Cruz:

Aunque fuistes el verdugo
por infieles construido,
por Aquel que en ti murid
te veneran los nacidos.

b) El Crucificado:
Clavado de pies y manos
Jests esta en un madero.
No murié por sus pecados,
que murid por los ajenos.

¢) Jesus Nazareno.

(Qué es aquello que reluce
por aquel campo florido?
Es Jesus el Nazareno

que viene de ver los trigos.

d) Jesus ajusticiado.
(Por qué llevais a Jesus,
el mejor de los nacidos,
al suplicio de la Cruz
entre sayones metido?.
Lo llevais ajusticiado
(qué delito ha cometido?

[112]



e) Las llagas.

Oh, Cruz Santa, dulce lenio
donde Cristo Dios murid
con cinco llagas abiertas
por salvar al pecador.

f) Via Dolorosa.

Esta Santisima Cruz

que vemos con tanto adorno

fue la que llevo Jesus

el Viernes Santo en sus hombros.

g) Jesucristo Redentor.
Bendita mil veces seas
Cruz amada, Cruz en paz
donde Jesus con su sangre
redimi6 a la humanidad.

h) La Ascension

El dia de la Ascension
cuando Cristo subio al cielo
estaba la manzanilla

florida como el romero.

Temas profanos

La noche de la veld, con sus muchas horas de oscuridad, exigia imaginar
entretenimientos con los que aguardar hasta la madrugada. Era el momento de los bailes,
los corros y los juegos intergeneracionales, la ocasion propicia para recordar y transmitir a
los mas jovenes el caudal tradicional de conocimientos folkloricos que los mayores
atesoraban todavia en su memoria ya fragil. En fiestas como esta de la Cruz se creaba el
entorno y las circunstancias precisas para proceder a esa azarosa y principal tarea de la
transmision oral, un ejercicio de responsabilidad con el pasado de los pueblos que
antiguamente se ejercia de modo natural, inconsciente, pero certero.

Hoy las circunstancias ludicas y festivas que rodean la celebracion de la Cruz han
cambiado y, en el aspecto que ahora nos ocupa, lo han hecho radicalmente. En la
actualidad, la convivencia intergeneracional en la fiesta es muy rara, con lo que desaparece
la posibilidad de transmitir los saberes tradicionales. El baile y el canto de la jota,
elementos principalisimos del folklore local y comarcal, han practicamente desaparecido
hoy dia y apenas unas cuantas memorias recuerdan ya las letrillas picantes y jacarandosas
que entonaban frescas y alegres las pandillas juveniles de antafio. Ahora, apenas tres o
cuatro estrofas alcanzan a recordarse, siempre las mismas, y cada vez se escuchan menos
en las calles de Afiora la noche de la Cruz. Asimismo, los corros y danzas tradicionales de
grupo (Los cordones, A la flor del romero, EI sombrero volando viene...) han dejado
drasticamente de practicarse y resulta extrafio que niflios y jovenes los conozcan siquiera,
pues no pertenecen al universo de sus referencias ludicas. Tan solo unas cuantas coplillas

[113]



emparentadas tematicamente con la celebracion de la Cruz han conseguido conservarse, no
sin dificultad, y mantenerse como unico referente folkldrico de la fiesta.

Se trata, de nuevo, de coplas octosilabas con los versos pares rimados que repiten
un unico estribillo, la expresion tradicional mas tipica del folklore noriego:

Mayo, mayo, mayo
bienvenido seas,
para trigos y cebadas,
caminitos y veredas.
Mayo, mayo, mayo
bienvenido seas.

Cruz interior (2006)

Las estrofas aluden a gran diversidad de motivos: agrarios, amorosos o sobre la
propia cruz. Resulta imposible determinar el origen o autoria de estas letras, pero, en
general, por su propia formulacion, deben ser mucho menos antiguas de lo que
habitualmente se presume. Lo mas logico es pensar que la mayoria son creaciones
particulares, muchas veces surgidas espontineamente en el fragor de la fiesta, que por
diversas circunstancias se han incorporado al legado de la transmision oral del mismo
modo que muchas otras se han perdido en el mismo proceso. Su valor es mas etnoldgico
que literario, por cuanto reproducen las inquietudes de los vecinos en un momento dado y,
precisamente por ello, su renovacion ha sido constante, ajustada a las circunstancias de

[114]



cada momento, aunque unas cuantas hayan logrado sobrevivir a varias generaciones y se
hayan convertido en representativas. Veamos algunos ejemplos:

1) “Mayo, mayo”

A esta santisima Cruz

le venimos a cantar

que no se coman las ratas
las pipas del melonar.

Estribillo:

Mayo, mayo, mayo
bienvenido seas,
para trigos y cebadas
caminitos y veredas.
Mayo, mayo, mayo,
bienvenido seas.

A esta santisima Cruz

le venimos a cantar

que no se coman los grillos
los trigos ni las cebas.

A esta santisima Cruz

le venimos a cantar

que nos dé un monton de trigo
y otro tanto de Cebd,

las habas y los garbanzos

que no se queden atras.

A esta santisima Cruz

vestida de tantas partes
Dios le de mucha salud
para repartir los trastes.

En el fondo de una nube

se ha presentado una cruz
que se vista el 3 de mayo
que lo ha mandado Jesus.

2) “Oh, Cruz santa”

Oh, Cruz Santa, dame un novio
para alivio de mis penas.

Lo mismo da boticario

médico que maestro escuela,
que tenga mucho dinero

y que lo quiera la suegra.

[115]



Oh, Cruz Santa, qué bonita
que te han vestido este afio.
Sino te llevas la palma
sera culpa del jurado.

11. HISTORIAL DE PREMIOS

En los afios setenta del siglo pasado el Ayuntamiento instituyé un concurso de
cruces con premios en metalico a las mejor elaboradas y subvenciones a todas las
participantes (“premios de consolacion”), con la intencién de fomentar la fiesta y animar a
las cruceras en la dura tarea de su confeccion. El premio en metalico nunca cubri6 los
gastos requeridos para la elaboracion de la Cruz, pero el estimulo actué como impulsor de
la creatividad por el mero hecho de obtener el reconocimiento oficial (“la palma”, segin se
decia antiguamente) y la supremacia sobre las demas.

A lo largo de los afos, la composicion del jurado ha ensayado diferentes formulas
que nunca han estado exentas de criticas y acusaciones de parcialidad hacia uno u otro
lado. Inicialmente fueron miembros del jurado los concejales de la corporacién municipal,
con las previsibles quejas populares sobre su escasa neutralidad; luego se nombrd a
personas forasteras, seleccionadas por su conocimiento de la labor artistica y la tradicion,
buscando asi la objetividad de quien no estd implicado familiar o emocionalmente con
ninglin grupo participante, pero también se les censurd su desconocimiento de los
auténticos entresijos del arte de vestir cruces. Formulas mixtas tampoco agradaron a nadie.
Las decisiones de los jurados se discuten siempre de forma apasionada y, como ocurre en
cualquier deliberacion vinculada a la subjetividad, resulta imposible contentar a todos sea
cual sea la sentencia. Buscando la mayor equidad en el juicio y, sobre todo, hacer recaer en
las mismas cruceras la decision de determinar cudl es la mejor creacion, de forma que la
responsabilidad del fallo recaiga sobre las propias autoras, finalmente se acordd que el
jurado del concurso estaria formado por una representacion de cada una de las cruces
participantes. De este modo, cada miembro del jurado reparte los votos entre todas las
cruces competidoras, excepto la suya propia. La formula no ha eliminado las quejas sobre
el resultado del fallo del jurado, siempre sometido a discusion como parte integrante de la
tradicion, pero se ha demostrado hasta el momento como el modelo mas eficaz y menos
problematico para la resolucion del certamen.

El fallo del jurado se da a conocer de madrugada en un acto multitudinario que
tiene lugar en la Casa de la Cultura. Hacia las cinco de la mafiana del domingo, después de
toda una noche de fiesta y celebracion, representantes de todas las cruces acuden a emitir
su voto junto a una gran cantidad de vecinos que quieren conocer de primera mano las
cruces vencedoras en cada edicion. Se votan separadamente las cruces interiores, las
exteriores y las infantiles, de forma publica, sin que falten ruidosas muestras de aprobacion
o rechazo hacia los votos concedidos. El acto concluye con la entrega de los premios en
metalico y las placas conmemorativas ofrecidas por empresas y asociaciones
colaboradoras, y entonces, no obstante las discrepancias que hayan podido surgir en el
proceso, todos aceptan el fallo emitido y respetan el veredicto de la mayoria.

En la siguiente relacion ofrecemos la lista de las cruces ganadoras en las categorias
de interior y exterior durante las tltimas décadas.

[116]



Aiio Cruces Interiores Cruces Exteriores
1993 1) Sol, 18 1) Plaza San Pedro
2) Concepcion, 30 2) Calle Virgen y Cruz de Arriba
3) Cantarranas, 6 3) Calle San Martin
4) Galicia, 6
1994 1) Galicia, 6 1) Calle Virgen
2) Concepcion, 28 2) Consultorio
3) Sol, 16 3) Cruzde Arriba
4) Cantarranas, 6 4) Plaza San Pedro
1995 1) Concepcion, 8 1) Plaza San Pedro
2) Sol, 18 2) Cruzde Arriba
3) GQalicia, 6 y Cantarranas, 6 3) Calle Virgen
4) Calle San Martin
1996 1) Sol 1) Plaza San Pedro y Calle San
2) Galicia Martin
3) Concepcion, 8 2) Calle Virgen
4) Concepcion, 30 3) Plaza Cantarranas
1998 1) Soly Concepcion, 8 1) Calle Virgen
2) Concepcion, 28 2) Plaza San Pedro
3) Galicia, 6 3) Consultorio
4) Calle Amargura
2000 1) Olivos, 15 1) Calle Virgen
2) Concepcion, 28 2) Calle Amargura
3) Concepcion, 2 3) Calle San Martin y Plaza San
4) Galicia, 6 Pedro
2003 1) Olivos, 21 1) Calle San Martin
2) Plaza de la Iglesia 2) Calle Virgen
3) Concepcion, 28 3) Plaza San Pedro
2004 1) Plaza de la Iglesia 1) Plaza San Pedro
2) Cordoba, 21 2) Calle Amargura
3) Concepcion, 28 y Virgen, 3) Cruzde Arriba
43 4) Consultorio
2005 1) Olivos, 21 1) Calle San Martin
2) Plaza de la Iglesia 2) Plaza San Pedro y Calle Virgen
3) Concepcidn, 28 3) Cruzde Arriba
4) Coérdoba, 21

[117]




2006 1) Plaza de la Iglesia 1) Calle Amargura
2) Calle Concepcion 2) Calle San Martin
3) Calle Cérdoba 3) Plaza San Pedro
4) Calle Rastro 4) Cruz de Arriba
2007 1) Concepcion, 28 A causa de los destrozos producidos
2) Concepcion 18 y Virgen por la tormenta desarrollada durante
3) Rio Jordan la tarde del sabado, el Ayuntamiento
decidi6 este afio suspender el
concurso de cruces exteriores y
conceder a todas un simbolico
primer premio, repartiendo entre
ellas a partes iguales el dinero
destinado a premios.
2008 1) Concepcion, 18 1) San Pedro y Virgen
2) Virgen 2) Cruz de Arriba
3) Dr. Benitez y Concepcion, 3) San Martin
28
2009 1) Concepcion, 18y 1) Cruz de Arriba
Concepcion, 28. 2) San Martin
2) Andalucia. 3) San Pedro
3) Rastro. 4) Virgen
2010 1) Rastro 1) San Pedro
2) Concepcion, 18, 2) Cruz de Arriba
Concepcion, 28 y Dr.
Benitez, 26
2011 1) Concepcion, 18 1) San Pedro
2) Dr. Benitez, 26 2) Cruz de Arriba
3) Concepcion, 28 3) San Martin
4) Rastro 4) Consultorio
2012 1) Concepcion, 18 1) Cantarranas
2) Concepcion, 28 2) San Pedro
3) Dr. Benitez, 26 3) San Martin
4) Rastro 4) Virgen y Cruz de Arriba
2013 1) Concepcion, 28 1) Cantarranas
2) Dr. Benitez, 26 2) San Pedro
3) Concepcion, 18 y Rastro 3) Cruz de Arriba
4) Chaparral y Virgen
2014 1) Dr. Benitez, 26 1) San Martin
2) y 3) Concepciodn, 18y 2) Chaparral
Concepcion, 28 3) San Pedro
(empatadas). 4) Cantarranas
4) San Antonio.

[118]




2015 1) Rastro 1) San Pedro
2) Dr. Benitez, 26 2) Chaparral
3) Concepcion, 28 3) Cantarranas
4) Virgen 4) Virgen

2016 1) Concepcion, 28 1) San Pedro
2) y 3) Concepcion, 16y 2) Virgen

Rastro (empatadas). 3) Chaparral

4) Dr. Benitez, 26 4) Amargura

2017 1) San Pedro, 4 1) San Pedro
2) Concepcion, 28 2) San Martin
3) Concepcion, 16 3) Cantarranas
4) Doctor Benitez, 26 4) Cruz de Arriba y Virgen

12. POETAS EN LAS CRUCES DE ANORA

La extraordinaria capacidad de excitacion sensorial que posee la Fiesta de la Cruz
de Aflora no ha pasado desapercibida precisamente para quienes tienen como oficio la
busqueda eterna de la belleza a través de la palabra. Poetas de nuestra tierra y de toda
Espafia han acudido a la llamada inapelable de una celebracion que contiene altas dosis de
seduccion y misterio, de emocion y ternura, de verdades e incertidumbres. Vamos a
repasar en este apartado final algunos de los testimonios que autores destacados de
nuestras letras han plasmado en su obra tras visitar las cruces de Afiora, entendiendo que la
palabra autorizada del poeta concede a este ritual de enigmas la certeza de la transmision
inmemorial, al unirse en un mismo punto la busqueda y el hallazgo, la pregunta y la
respuesta, el caminante y el camino.

En 1997 fueron invitados por la Mancomunidad de Municipios de Los Pedroches
algunos de los poetas espafioles mas relevantes de ese momento para realizar una visita a
varios pueblos de la comarca, con el compromiso de plasmar luego unas impresiones de lo
vivido y lo sentido durante su estancia en Los Pedroches que fueron publicadas finalmente
en un pequefio librito muy poco difundido®”. Uno de ellos, el poeta leonés Antonio
Colinas, natural de una tierra bafada en ritos ancestrales, escribio tras su visita a las Cruces
de Afora:

He visto pocas tierras tan reales, pero, a la vez, en noches magicas también he visto
como en portales y plazas se extendian velos de otros mundos, signos de otros
mundos, transparencias de suefios imposibles, blancuras nunca vistas. Son los
signos y los simbolos de las cruces de Afiora: misterio en el misterio™”.

202 1a Encina Literaria en Los Pedroches, Mancomunidad de Municipios de Los Pedroches, Hinojosa del
Duque, 1999.
20 Tbidem, pag. 12.

[119]



Antonio Colinas, precisamente, realizd el pregon de la fiesta de la Cruz en 1998,
inaugurando una practica que luego no tuvo continuidad. En su intervencion, publicada en
la Revista de Feria de ese aflo, dijo:

No es bueno dormir en las noches sagradas; no es bueno dormir cuando se es
consciente —como vosotros lo sois- de lo trascendente. Por eso, os mantenéis en
vela, vais en la noche de las luminarias de una cruz a otra cruz, de una casa a otra
casa, de un corazon a otro corazén. Y compartis los dulces, compartis las canciones
y el baile, compartis la palabra. El mundo vuelve a estar asi bien hecho para los
humanos, pues en la noche de los problemas o de las dificultades que cada cual
tenemos, sembrais la armonia con la convivencia, unificais lo terrestre y lo celeste,
lo pagano y lo cristiano, el folklore (de origen y sentido sagrado) y la
contemplacion.

El gaditano Antonio Hernandez, por su parte, manifesto la sorpresa que le causo la
celebracion noriega con estas palabras:

para mi la representacion de mayo serd ya siempre Afiora y sus cruces de granito
revestidas de tules y gasas, de muselinas, lentejuelas y papeles en una suerte de
artificio espiritual al que le pone un acento la noche con sus luminarias de
encendido silencio y las rondallas articulando el dédalo de calles con un fluido
musical, rio de notas en el que conviven la Virgen de la Pefa y San Martin, el
campo como una despensa a veces reacia a ofrecerse, y toda una cronica de
vicisitudes diarias como un perioédico nocturno de devociones™™.

El poeta salmantino José Luis Puerto, impresionado por un ritual cuajado de
enigmas, destaca el componente artistico de la elaboracion formal y el complejo entramado
de significados ocultos que subyacen bajo la fiesta:

Cruces a cielo abierto y en recintos cerrados. Cruces de los barrios y cruces de las
familias, de los vecinos. Y, en todas, la omnipresencia deslumbrante de lo blanco:
en la iluminacion, en las telas y cortinajes, en los paneles, en las sogas. Un blanco
cegador, que nos lleva a simbolismos contrapuestos: lo que, de tan claro, ciega
(pasion, muerte) y lo que deslumbra, lo que ilumina (salvacion). Un juego de
contrarios muy barroco, como toda la ornamentacion y la puesta en escena de cada

205
una de las cruces™".

Y el cordobés Antonio Rodriguez Jiménez resume sus sensaciones en cuatro
pinceladas impresionistas: “Resplandor, blancura a borbotones, perfeccion celestial,
206
bondad” ™.

El burgalés Angel Rupérez se dejo atrapar inicialmente por el poder evocador del
fuego que arde delante de cada cruz:

Me acompaii6 toda la noche, me persiguid
el amargo olor de las hogueras en la noche
y la vision de las encinas quemandose en el fuego

2% Tbidem, pag. 23.
2[bidem, pags. 30-31.
2% Tbidem, pag. 40.

[120]



me hizo concebir lejanamente un paraiso,
un incierto paraje que se abri6 para mi

. 207
con el vago resplandor de una vaga memoria™ .

Luego, tras vivir la experiencia transformadora que supone la entrega por primera
vez al universo de la fiesta, convirtid su vivencia en melancolia:

Yo vivi una vez, puesto que lo vi y lo recorri, el espectaculo popular de las cruces
de mayo en el pequefio pueblo de Afiora (...). Era de noche, ardian las hogueras
fastuosas de encinas, lucian las luces de los altares esplendorosos, la hospitalidad se
convirtid en la ley mas que humana esa noche, y la fiesta parecia también una
forma oculta pero necesaria de oracion. Parecia que rezdbamos sin saber que lo
haciamos, y también parecia que celebrabamos misteriosas inocencias volcadas
ingenuamente en la llamada de la luz definitiva que un dia tendré que venir. 208

También los autores de nuestra tierra han respondido con hermosos escritos a la
sorpresa inconmensurable que significa el encuentro con el misterio de las cruces de
Anora. El poeta villaduqueio Alejandro Lopez Andrada plasmo, en uno de los articulos
que componen su libro Balcon del valle (1992), el desconcierto que amenaza a cualquier
escritor cuando se enfrenta a la imposible tarea de traducir con palabras las impresiones
recibidas en la noche de la vela:

Hay ocasiones en la vida que suelen faltar las palabras para nombrar acertadamente
aquello extraordinario, fuera de lo comun, que, de repente, se presenta ante
nuestros ojos (...). No existen adjetivos ni sustantivos adecuados para expresar la
magica espiritualidad, la atmoésfera sobrenatural, divina, que envuelve a esta fiesta
bellisima y peculiar™”.

La poeta pozoalbense Rafacla Redondo en su libro Memoria de las estaciones
(2005) incluye un poema titulado “Que por mayo era, por mayo” en el que, a partir del
famoso romance, vincula las cruces de Aflora al despertar general de la naturaleza que trae
consigo la estacion florida y destaca la identidad cultural entre el arbol y la cruz:

Arbol. Bien venido seas.

De las ramas de abril
colgadas, nubes blancas
abren el camino a mayo.
Cantan el ruisefior y la calandria.
Arbol. Bien venido seas.
Afiora, privilegiada

Y llega.

iHuso que el viento deshila!
jPortal de blanca luz!

iCruz vestida, el alba espera!
Y llega.

Arbol. Bien venido seas.

27 Ibidem, pag. 44.

28 Thidem, pags. 54-55.

209 Alejandro Lopez Andrada, Balcon del Valle, Caja Provincial de Ahorros de Cordoba, Cordoba, 1992,
pag. 139.

[121]



Afiora, privilegiada®'’.
jCantad, cantemos!

Finalmente, la poeta jarota Juana Castro public6é en 2006 un articulo en el diario
Cordoba en el que comparaba la emocion sentida al contemplar el paisaje natural de los
cerezos florecidos en el Valle del Jerte con la experimentada al visitar la blancura
resplandeciente de las cruces de Afiora:

Los cerezos del Jerte en la provincia de Caceres y las cruces de Afiora en Los
Pedroches -dos tierras, dos paisajes todavia por descubrir-, deslumbran en la
primera mirada, en ese primer descubrimiento -da igual que ya los hayas visto, que
las vieras el aflo pasado y el otro y el otro-, deslumbran y hacen enceguecer hasta
que los ojos, el cuerpo, el animo -que no pueden permanecer en constante estado de
éxtasis-, bajan la guardia y acaban pareciendo naturales, cosa normal. El arte imita
a la naturaleza o la naturaleza imita al arte. Y en la impresion humana la belleza, la
artistica y la natural, se dan la mano, se confunden. ;Por qué extrafia asociacion -
estética, sensorial, sentimental- las ramas blancas de los cerezos se asociaron en mi
con las cruces de Afora? La naturaleza es tan prodigiosa que a veces se acerca a lo
artificial, y el arte, o la artesania artistica, construye algo cuya esencia le viene
dada, por sabida y vivida, desde lo hondo, desde lo ancestral hecho carne y mirada.
Cuando se produce el milagro de la asociacién-evocacion entre naturaleza y arte,
arte y naturaleza, es porque los seres humanos hemos recorrido un largo camino,
hemos cg{llstruido lo que parecia imposible, hemos convertido lo particular en
universal”™ .

Cruz interior de 2012

210 Rafaela Redondo Fernandez, Memoria de las estaciones, Ayuntamiento de Pozoblanco, Pozoblanco,
2005, pag. 46.
211 Juana Castro, “Cruces blancas del Jerte”, Cordoba, 22 de abril de 2006.

[122]



v
LA VIRGEN DE LA PENA Y SAN MARTIN

1. EL CULTO A LOS SANTOS EN LOS PEDROCHES

Ya hemos anotado que el cristianismo arraig6 con presteza en estas tierras y que
desde finales del siglo III existia en Los Pedroches una importante comunidad cristiana,
como lo demostraria la asistencia al concilio de Elvira del presbitero Eumancio, procedente
de Solia, emplazamiento atn no definitivamente localizado, pero al que la arqueologia
sitia sin dudas en esta comarca. Luego, tras la destruccion de la infraestructura eclesiastica
que se produjo como consecuencia del dominio musulméan, el sentimiento cristiano
resurgiod enseguida y ya en 1189, cuando todavia parte de la comarca no habia sido quizas
reconquistada, se cita lo que suele considerarse el primer toponimo mariano cordobés: el
villar de Santa Maria en El Guijo. Desde el siglo XIII se multiplican las manifestaciones de
religiosidad popular en todo el territorio cordobés, alentadas entonces por la jerarquia
eclesiastica como modo eficaz de afianzar los avances de la reconquista cristiana. De esta
época datan, por ejemplo, un conjunto de seis imagenes romanicas de influencia
castellano-leonesa encontradas en 1955 en uno de los muros de la ermita de la Virgen de
Guia de Villanueva del Duque. Se trata de dos imagenes marianas, la Virgen de Guia y la
Virgen Nifla, y cuatro tallas de santos: Santa Lucia, San Mateo, San Blas y San Juan
Bautista. Este hecho, ademas de confirmar la pronta reimplantacion en Los Pedroches de
las creencias cristianas, nos avisa del temprano culto que en la comarca se rindié a los
santos, culto mantenido y aumentado a través de los siglos a pesar de la tendencia general
de traspaso de devociones de los santos a Maria y a Cristo experimentado desde el
principio de la Edad Media hasta hoy.

En efecto, se sabe que en la Espafia visigoda la devocién popular se centraba
preferentemente en los cuerpos y reliquias de santos, pero a partir del siglo XI comienza a
desarrollarse con mayor pujanza el culto a Maria, hasta el punto de que en la actualidad el
predominio de los santuarios marianos con respecto al de los dedicados a santos resulta
abrumador: por ejemplo, W. A. Christian®'? cuenta 279 santuarios comarcales o regionales
dedicados a Maria frente a 48 dedicados a santos. La devocion a las imagenes de Cristo es
algo mas tardia que la mariana y se acelerd sobre todo a partir del siglo XV. El avance de
los cultos a Maria y a Cristo en detrimento del de los santos se explica como consecuencia
de la voluntad de la Iglesia, especialmente a partir del siglo XIII, de fomentar el culto hacia
devociones mas universales y restringir las tendencias localistas®”. Ello se plasmoé
graficamente en el cambio de advocacion de numerosos santuarios, cuyo santo titular era
reemplazado por Maria o Cristo, especialmente desde el siglo XIX, cuando debido a los
avances cientificos disminuyd la utilidad protectora, generalmente contra las
enfermedades, para la que los santos se habian venido empleando, a lo que se sumaba la

212 William A. Christian, "De los santos a Maria: panorama de las devociones a santuarios espafioles
desde el principio de la Edad Media hasta nuestros dias", en Temas de Antropologia Espafiola (Ed.
Carmelo Lison Tolosana). Akal, Madrid, 1976, pags. 49-105, pag. 53.

212 Tbidem, pag. 60.

[123]



politica general de la Iglesia de concentracion de devociones en las figuras de Cristo y
Maria como respuesta a la Revolucion Francesa y a la decadencia de la fe que acompaii6 a
los progresos de la industrializacion®'.

En Los Pedroches conociamos algunos casos notorios de reemplazo en la
titularidad de una ermita. Por un lado la de Santa Brigida de Hinojosa del Duque, que
desde el ultimo tercio del siglo XVIII vera desplazada la advocacion originaria por la del
Santisimo Cristo de las Injurias, después de que una imagen del Cristo crucificado fuera
encontrada en 1734 a sus puertas. El culto a la nueva imagen alcanzé pronto un gran
desarrollo no solo en la comunidad de Hinojosa sino en toda la comarca, hasta el punto de
que ya en 1787 Sancha de Velasco?" pudo escribir en uno de sus pliegos: "Y son tantos
los milagros,/ las gracias y los portentos/ que aqueste Sefior ha obrado,/ con vecinos, y
Estrangeros,/ que a su numero no alcanzan/ del guarismo los conciertos". Constituiria un
caso prototipico de ermita que, gracias a la devocion popular atraida por el poder
milagroso de la imagen titular, llega a convertirse en santuario, segun la terminologia de
Christian. Por otro lado, la emita de Santa Ana de Dos Torres pasd a denominarse de
Nuestra Sefiora de Loreto desde finales del siglo XVIII. El cambio de nombre es aqui mas
llamativo, por cuanto la imagen de la Virgen habia llegado a la localidad en el siglo XVI y
fue creciendo en importancia paulatinamente hasta convertirse en la de mayor atraccion
devocional desde mediados del siglo XIX*'®. El cambio de denominacion de la ermita
pudo haberse hecho efectivo con motivo de una reedificacion de la misma que segin
Ramirez de las Casas-Deza®'” se llevo a cabo en 1767 y que habria sido consecuencia de la
importancia que habria alcanzado ya en la localidad este culto mariano. Un nuevo ejemplo
historico en el cambio de denominacion de una ermita, completamente olvidado tanto en la
memoria colectiva como en las fuentes bibliograficas, serd, como veremos, el de la actual
ermita de la Virgen de la Pefa de Afiora, que hasta mediados del siglo XVIII se llamé
ermita de San Martin.

A pesar de la existencia de estos casos de cambio de denominacion y de constituir
uno de ellos el objeto de nuestro estudio, hemos de reconocer que el numero de iglesias y
ermitas dedicadas a santos en Los Pedroches es muy superior al de consagradas a
advocaciones marianas o de Cristo. Con intencidon meramente orientativa, veamos cudl
seria a mediados del siglo XIX la proporcion de ermitas dedicadas a unos y otros en los
diecisiete pueblos®'® de la comarca segin los datos que nos proporciona Ramirez de las
Casas-Deza”'":

Santos Maria | Cristo

Parroquias | 13 3 1
Ermitas 38 14 6
Total 51 17 7

214 Ibidem, pag. 79.

1% Sancha de Velasco, M.: Romances de ciego, Ediciones Solienses, Afiora, 1993, pags. 21-22.

2 Juan Agudo Torrico: Las hermandades de la Virgen de Guia en Los Pedroches, Caja Provincial de
Ahorros de Cordoba, Cordoba, 1990, pag. 131.

217 Casas-Deza, Corograffa, tomo I, pag. 39.

*8No se incluye Cardefia, que hasta 1930 fue una aldea de Montoro. Torremilano y Torrefranca se
unieron para formar Dos Torres en 1839, pero Casas-Deza los considera todavia municipios separados.
2S¢ excluyen las completamente arruinadas y las pertenecientes a conventos y hospitales.

[124]



Siempre segun los datos que este autor ofrece, San Sebastian, con dos parroquias y
ocho ermitas, y San Gregorio, con seis ermitas, serian los santos mas venerados en Los
Pedroches, seguidos por Santa Ana con dos parroquias y tres ermitas, Santiago con dos
parroquias y una ermita y San Bartolomé con tres ermitas. El recuento de iglesias como
indice de popularidad de un determinado santo resulta, sin embargo, engafoso, pues nos
consta que santos que no poseen ninguna ermita en la comarca reciben mayor culto que
algunos de los citados. Tal es el caso de San Isidro, que solo tiene ermita en Hinojosa, pero
cuya fiesta se celebra al menos en once localidades de la comarca, y San José, quien, aun
sin ermitas, recibe culto en seis poblaciones.

Un fenomeno muy llamativo del culto a los santos en Los Pedroches lo constituyen
los patronazgos. Aunque la mayoria de los pueblos de la comarca tienen a alguna
advocacion de la Virgen como patrona, en casi todos los casos ese patronazgo es
compartido por algin santo destacado en la localidad. El fendmeno de los patronazgos, que
comenzo a tener un relieve significativo a partir del siglo XIV, con motivo de los tragicos
brotes de peste que entonces se manifestaron, se mantuvo en auge hasta el siglo XIX
alimentado por las frecuentes epidemias de colera, fiebre amarilla, tifus o plagas de
langosta que se fueron sucediendo. Se construyeron entonces muchas ermitas dedicadas a
santos y se formularon y renovaron votos en amparo de auxilio ante las evidencias de la
catastrofe. El fenomeno provocod la especializacion de ciertos santos en determinadas
catastrofes, como es el caso de San Sebastian contra la peste y San Gregorio contra las
epidemias agricolas de langosta o pulgoén, pero lo habitual era que cada pueblo recurriera
en sus suplicas a algun santo que ya era venerado desde antiguo en la localidad, al cual
ahora, con motivo de alguna desgracia sobrevenida, se acudia con un reforzamiento de los
compromisos de la comunidad hacia su advocacion, manifestado en forma de voto
perpetuo, creacion de cofradias, edificacion de ermitas, definicion de cultos especificos,
declaracion festiva del dia de su conmemoracion, etc.

Conocemos con cierto detalle los origenes y evolucion de algunos patronazgos de
Los Pedroches, como el de San Sebastian en Torrecampo, San Jacinto en Villanueva de
Cérdoba o San Roque en Dos Torres**’. En todos ellos apreciamos una serie de hechos que
se manifiestan constantes en el nombramiento de patron por parte de un pueblo. En primer
lugar, se trata fundamentalmente de un acto civil, y no estrictamente religioso, pues es el
concejo el encargado de formalizar la relacion de dependencia entre el pueblo y el santo
elegido. La eleccion se realiza casi siempre ante la inminencia o presencia de una
catastrofe para la poblacion, como epidemias, plagas, sequias, etc. Se acude siempre a un
santo que ya desde antes era venerado por la poblacion, con la voluntad ahora de estrechar
mas los lazos de dependencia. En el documento del voto se invoca la proteccion del patrén
y se definen minuciosamente los ritos con los cuales la comunidad pagara los servicios
prestados por el intercesor divino. Estos ritos llevan casi siempre aparejados una gran
ostentacion en las formas y ademas de los oficios religiosos incluyen con frecuencia la
formacion de cofradias mantenedoras del culto patronal.

En el siglo XIX hubo un descenso generalizado del culto a los santos, y por tanto
también del de los patronos. Las causas son diversas, pero sin duda estan relacionadas con
la falta de utilidad en que cayeron estos intercesores divinos tras los avances cientificos y
técnicos y los progresos en medicina e higiene que trajo consigo la revolucion industrial,
los cuales provocaron un descenso notable de mortalidad y una mejora significativa de las
condiciones materiales de la existencia. Solo los patronos consagrados a fenomenos no

220 A Merino Madrid, Ensayo..., pags. 66-71.

[125]



controlables por el hombre, como los meteoroldgicos, siguieron conservando, aunque
mermado, el fervor popular, mientras que el resto, en general, pas6é a un segundo plano,
eclipsados ahora por los cultos a Maria y Cristo, que, como protectores no especializados,
recogieron todas las devociones antes dispersas. El culto a la Virgen, en concreto, se ha
visto ultimamente favorecido por el considerable resurgimiento, en muchos casos
obsesivo, de los sentimientos de patriotismo local o autondémico, que ha buscado en los
simbolos comunitarios espirituales mas arraigados en la poblacion un arma eficaz de
individualizacién y reafirmacion colectiva. El culto a muchos santos antes patronos acabd
desapareciendo por completo, hasta el punto de olvidarse por parte de la poblacion los
motivos por los cuales un dia ya lejano se formuld el voto. Solo el reciente resurgir de una
religiosidad popular muy basada en las formas externas del rito ha rescatado del limbo a
algunas advocaciones, como el caso de nuestro San Martin en Afiora, pero con unas
motivaciones ya muy lejanas de aquellas que lo llevaron a ser proclamado defensor de la
comunidad.

2. ORIGENES DEL CULTO A SAN MARTIN EN ANORA

El culto de San Martin de Tours se habia difundido por la Espafia visigoda al
menos desde el siglo VI, siendo uno de los pocos santos extranjeros con santuario en
nuestro pais. Segun se desprende de un relato de Gregorio de Tours en su obra De
miraculis sancti Martini, ya se hallaba en Galicia en la segunda mitad del siglo VI, pero es
probable que antes incluso de la conversion de los suevos -ocurrida, segun las fuentes
hispanas, hacia el 560, bajo el rey Teodomiro, como consecuencia de la labor apostdlica de
san Martin Dumiense- el culto del santo de Tours existiera en la parte occidental de
Espafia, como consecuencia de la intervencion pacificadora del Obispo de Tours en la
cuestion priscilianista. La existencia de otros focos de difusion de su culto en Espafia
durante el siglo VI vendria atestiguada por diversos monasterios dedicados a San Martin
en el levante peninsular, en los Pirineos y en Asturias. En el siglo VII habia ya reliquias de
San Martin de Tours en la Bética, concretamente en Loja y en Medina Sidonia™'.

El culto a San Martin en el territorio cordobés es también muy antiguo. Su fiesta
principal, la del 11 de noviembre, figuraba en el calendario mozarabe de Cérdoba y se
celebraba en la aldea cordobesa de Tercios, donde pudo haber una iglesia dedicada al
santo”*%. Segan San Eulogio, en el siglo IX existia en Rojana, lugar situado en la sierra de
Cordoba, un cenobio dedicado también a San Martin. Pero ya no volvemos a tener mas
noticias de la presencia del santo en la religiosidad cordobesa hasta el siglo XIV: en 1316
se documenta la existencia en la capital de la Cofradia y Hospital de San Martin en la
collacién de Santa Marina®®® y en 1330 el fundador de la villa de Espejo, Pay Arias, le
dedica una capilla en la catedral de Cordoba. También en Cabra existié una ermita bajo su
advocacion y, ya en la época moderna, un monasterio y una ermita en la capital.

21 E_Garcia Rodriguez, Ob. cit., pags. 336-338.
222 Tbidem, pag. 341.
223 M. Nieto Cumplido, Ob. cit., pag. 226.

[126]



Testimonio de la visita del Obispado a la Ermita de San Martin en 1581

El dato mas antiguo que poseemos sobre el culto de San Martin en Afiora procede
del informe de la Visita General del Obispado de Cérdoba a la villa de Afiora realizada en
1579%**. En él se dice que "en la dicha villa de la afiora avia una ermita en adbocacion del
bienaventurado sefior san Martin". En ningtn lugar de este informe ni de los siguientes se
hace una descripcion de la ermita, pero dado que la tinica otra ermita de la que se rinden
cuentas en las sucesivas visitas es la de San Pedro, hemos de suponer que esta llamada
ermita de San Martin es la que hoy conocemos como ermita de la Virgen de la Pena, lo que
nos aporta un nuevo e interesante punto de partida para el estudio del culto a este santo en
los primeros tiempos de la iglesia noriega.

24 AGOC, VG, leg. 3a, pieza 1, fol. Sv.

[127]



En efecto, estariamos, como ya hemos apuntado, ante un nuevo ejemplo de cambio
de titularidad de una ermita, la cual en un determinado momento de su historia habria
cedido el nombre de un santo de culto tradicional ante el avance imparable del culto
mariano. No sabemos con exactitud cudndo se produjo el cambio de denominacion ni las
razones que lo motivaron, pero sin duda hay que relacionarlo con el impulso que tomd el
culto a la Virgen en la comarca durante el siglo XVIII y que fue la causa también del
cambio de advocacion de la ermita de Santa Ana de Torremilano. La ermita estaba todavia
bajo la advocacion de San Martin en 1635, fecha de la ultima visita general del Obispado
de la que tenemos noticias. En 1753, el Catastro de Ensenada®® alude ya a la "hermita de
Nuestra Seflora de la Pefia" al hacer la delimitaciéon de determinadas parcelas de tierra,
pero al enumerar los bienes de fabrica de la parroquia y de las ermitas se refiere todavia a
"la fabrica de San Martin". Hemos de suponer, pues, un periodo intermedio de ambigiiedad
o doble denominacion, o incluso de una denominacion oficial y otra popular, de acuerdo a
como el culto a la Virgen de la Pefia fuera superando progresivamente al de San Martin.
En cualquier caso, la nueva denominacion arraigd pronto con fuerza entre la poblacion,
que enseguida olvido la dedicacion originaria e impidi6 asi la conservacion de este dato en
la tradicion oral.

Por lo demas, al no haber encontrado el documento del voto, no sabemos si la
construccion de la ermita fue previa al nombramiento de San Martin como patron de la
villa o consecuencia de ese nombramiento, tal como ocurrié en Hinojosa del Duque con su
patron San Gregorio™°. La primitiva ermita de San Martin, como la de San Pedro, debi6
ser un ejemplar mas de las tipicas iglesias serranas, frecuentes en toda la comarca,
formadas por una sola nave con cubierta de madera a dos aguas apoyada en enormes arcos
transversales de ladrillo, cuyos grandes estribos salen al exterior en forma de contrafuertes.
Esta ermita sufrié una reedificacion en el siglo XVIII, pero de la original pervivieron los
robustos muros con sus pesados contrafuertes y las portadas de inspiracion goética con
arcos de medio punto enmarcados en alfil, especialmente el de la puerta norte, que denota
mayor antigiiedad. La primera referencia documental sobre la existencia de esta ermita
data de 1577%%’, aunque la fecha de su construccion haya seguramente que retrotraerla, al
igual que la de San Pedro, a la época de la fundacion de la aldea, probablemente en la
primera mitad del siglo XV.

El conocimiento de la fecha y circunstancias de la edificacion de la ermita podria
quizas abrirnos nuevos horizontes sobre la dimension politica del culto a San Martin en
Afora. Una hipdtesis anénima sobre el origen local de esta advocacion, imposible de
confirmar por ahora pero de indudable interés, la vincula con la fecha de llegada a la
localidad de una disposicion real que concedia cierta autonomia a la entonces aldea de
Afora con respecto a la villa matriz de Torremilano. El 7 de noviembre de 1488 la reina
Isabel la Catolica firma una carta por la que ordena al Corregidor de Coérdoba que se
guarden las sentencias y cartas ejecutorias dadas sobre la exencion del lugar de Afiora de la
jurisdiccion de la villa de Torremilano®®, dentro de un proceso emprendido por Afiora
algunos afios antes con la intencion de conseguir la independencia jurisdiccional con
respecto a la villa. La hipotesis propone que esa real ejecutoria habria llegado a Afiora el
dia 11 de noviembre, festividad de San Martin, favorecida porque en la misma fecha se

2AHMA, reg. 215, leg. 21, expte. 2. Catastro de Ensenada. Libro de Haciendas Eclesiasticas.

226 Juan Ruiz, La ilustre y noble villa de Hinojosa del Duque, Jerez de la Frontera, 1922, pags. 280-281.
*2En el informe citado de la visita general del obispado de 1579 se hace referencia a la anterior visita, que
se produjo en 1577.

% AGS, RGS, V, n° 4074.

[128]



habian expedido también en la corte documentos para otras ciudades mas importantes y
"bien pudieron los abogados del concejo de Afiora aprovechar la urgencia de correos de
ciudades tan importantes para remitir con ellos la ejecutoria de Afiora"*.

Esta suficientemente estudiado como desde los albores de la Edad Moderna fueron
muy habituales las peticiones de las aldeas en demanda de autonomia juridica con respecto
a las villas o ciudades de las que dependian y como estas, por lo general, temerosas de su
pérdida de jurisdiccion, obstaculizaban en cuanto podian la aplicacién practica de las
competencias que iban consiguiendo. Como respuesta a esta actitud hostil, las aldeas se
esfuerzan en dotarse de medios que refuercen los logros de su autonomia local, bien
juridicamente, a través de ejecutorias que obliguen a la capital al acatamiento de las
competencias administrativas obtenidas, bien simbdlicamente, a través de la ereccion de
edificios emblematicos de sus pretensiones de independencia. Entre estos tltimos, y no
pudiendo todavia levantar casas consistoriales por carecer de concejo propio, contaban las
aldeas con la construccion de ermitas en honor de sus propias advocaciones, en lo que
buscaban una diferenciacion también en lo espiritual con respecto a su villa matriz. A este
deseo de manifestacion publica de los afanes de independencia local pudo responder la
ereccion a lo largo del siglo XV de las ermitas de San Pedro y San Martin, de la misma
manera que a mediados del siglo XVI se sefalaria la obtencion final del titulo de villa
independiente con la edificacion de la parroquia de San Sebastian. Asi, tanto la advocacion
de San Martin como su ermita estarian relacionadas con los origenes de Afiora como aldea
y su culto iria progresivamente disminuyendo o pasando a un segundo plano en los siglos
siguientes a medida que fue innecesario defender juridica y simbolicamente la propia
independencia administrativa de la localidad por estar ya plenamente aceptada por las
villas circundantes.

Sobre el voto de patronazgo a San Martin y los actos de culto en su honor
disponemos también de pocos datos. El nombramiento de San Martin como patrono de
Afiora debi6 producirse en el siglo XVII, segun referencia que aparece en cierta acta
capitular muy tardia que renueva el voto™’, pero ninguna concrecion documental més
hemos encontrado. Sabemos expresamente que ya era patron de la localidad en 1770, en el
que se alude al santo como "tutelar de esta villa por voto"**', pero también debia serlo ya
en 1753, aflo en que el concejo de la villa, recordando que el voto de patron lo formula el
concejo y es el encargado de mantenerlo, asignaba a la colecturia de la parroquia cien
reales de vellon "por la fiesta de San Martin"**. Dado que San Martin aparece desde la
antigiiedad como protector de los campos y, especialmente, como benefactor en casos de
sequia, este patronazgo estaria en la linea del de San Gregorio para Hinojosa o San Isidro
para Alcaracejos, a diferencia de los patronazgos de San Roque en Torremilano, San
Sebastian en Torrecampo o San Jacinto en Villanueva del Duque, nombrados abogados
contra enfermedades contagiosas.

Las fiestas en honor de San Martin, quizas dirigidas por una cofradia que nunca
destaco en el conjunto de hermandades de la localidad, incluian la procesion del santo, de
la que tenemos constancia documental desde 1628: para ese ano se registra un gasto en

229 Corduba Nostra, Corduba Nostra 1996-1997. Un andlisis de la realidad cordobesa, Corduba Nostra,
Cordoba, 1996, pag. 54.

209 AHMA. Libro de Actas Capitulares de 1948. Acta del 4 de noviembre.

BIAGOC, DO, expediente de 1770. Documento de 12 de noviembre proponiendo fechas para los triduos
del jubileo de las cuarenta horas. En un documento similar de 26 de marzo de 1765 se habla también de
San Martin "Obispo Turolense tutelar de esta villa".

ZZAHMA, reg. 217, leg. 21 bis, expte. 1. Catastro de Ensenada. Libro de Haciendas Seglares, tomo 2.

[129]



“quatro procesiones del dia de S. Martin”***. También hallamos referencias a la lidia de

toros, segiin aparece documentada ya en 1583, ocasion en la que "ciertos vecinos de la
dicha villa lidiaron un toro en ella y el valor de la carne y cuero deste toro que fueron
nueve ducados y diez y ocho mrs. dieron de limosna a esta ermita"***. En el Catastro de
Ensenada la festividad de San Martin figura entre los gastos que satisface el concejo.

La ermita era receptora de limosnas dinerarias y donaciones en especie —
basicamente productos del campo- para atender los cuidados del edificio y los gastos del
culto: en 1583 “ciertos vecinos de la dicha villa dieron de limosna la pAmpana de ciertas
vifias para la dicha hermita que se vendi6 para el ganado”; en 1585 se recibi6 “la carne de
dos toros”... Los ingresos se completaban con las rentas de algunas propiedades inmuebles
ocasionales (hazas, vifias) y con postulaciones callejeras: en 1604 consta la aportacion de
“trescientos y cinquenta y siete maravedies que parecio aver cogido con la vacinica por las
calles”. A mediados del siglo XVIII la fabrica de San Martin tenia por bienes ocho piezas
de tierra “de sembradura de secano” con una superficie total de 28 fanegas™”.

3. ORIGENES DEL CULTO A LA VIRGEN DE LA PENA EN ANORA

El conocimiento que poseemos sobre el origen del culto a la Virgen de la Pefia en
Afora es todavia muy incompleto y fragmentario. Inicialmente, la mas antigua referencia
que habiamos encontrado en la documentacion de archivo relativa a nuestra patrona databa
de mediados del siglo XVIII. Se trata de la resefia contenida en el Libro de Haciendas
Eclesiasticas del Catastro de Ensenada (1753), donde se hace relacion de las cofradias que
en aquel momento existian en la villa y se nombran las del Santisimo Sacramento, Nuestra
Sefiora del Rosario, Santisimo Cristo de la Vera Cruz, Animas Benditas, San Martin y
Virgen de la Pena. La cofradia de la Virgen de la Pefia era atin modesta en sus posesiones
y celebraciones, aunque muy pronto alcanzaria un gran desarrollo, hasta el punto de que,
como ya hemos apuntado, a finales de ese siglo el pueblo de Afiora reedifico la ermita que
hasta entonces estaba dedicada a San Martin y cambi6 su denominacion, citdndola a partir
de entonces con el nombre de la patrona.

Nos llamaba poderosamente la atencion al estudiar la configuracion de la estructura
organizativa de devociones en Afiora durante los primeros siglos de su historia esta tardia
referencia documental a la advocacion de la Virgen de la Pefia. Este culto mariano en la
actualidad ocupa un lugar fundamental en el panorama religioso de la localidad,
seguramente el mas importante desde un punto de vista colectivo, y esto podia hacer
pensar que se trataba de una devocién muy arraigada en la historia mas antigua de Afiora,
condicion que, sin embargo, viene negando la ausencia de testimonios escritos sobre ella.

En efecto, ninguna alusién a la Virgen de la Pefla hemos encontrado en los
expedientes de Visitas Generales conservados en el Archivo General del Obispado de
Cordoba. Estas visitas eran realizadas periodicamente por un representante del Obispado
de Cérdoba a las distintas villas de la didcesis con la finalidad de controlar al clero local e
inspeccionar los recursos de las fabricas parroquiales, ermitas, cofradias, hospitales y obras
pias, asi como vigilar el cumplimiento de las cargas de las capellanias. De Afiora, se

BAGOC, VG, leg. 3, pieza 13. Afio 1628.
24 |bidem, pieza 3.
23 AHMA, reg. 215, leg. 21, expte. 2. Catastro de Ensenada. Libro de Haciendas Eclesiasticas.

[130]



conservan informes que van desde 1574 hasta 1635 y en ellos se da cuenta exhaustiva de
los gastos e ingresos de la parroquia, se registra el estado de cuentas de las ermitas (la de
San Pedro y la de San Martin) y el de las diferentes cofradias que existen en cada momento
(siendo las mas antiguas la de la Concepcion y la Vera Cruz). También se incluyen en
estos expedientes varios inventarios “de los bienes de la iglesia del sefior San Sebastian”,
que detallan minuciosamente los objetos de madera o plata, casullas, campanas, libros,
imagenes, etc. En ninguno de estos documentos, no obstante, hemos encontrado referencia
alguna a la Virgen de la Pefia, por lo que hasta ahora, a pesar de los esfuerzos
investigadores, la mas antigua alusion historica a la patrona seguia siendo la de 1753.

Imagen de la Virgen de la Pefia colocada en sus andas.

Recientemente, sin embargo, un colega en las tareas de investigacion, José Luis
Gonzalez Peralbo, me entregd copia de un documento que él mismo habia encontrado en
la Seccion de Protocolos del Archivo Municipal de Pozoblanco y que constituye un
precioso testimonio para la historia del culto a la Virgen de la Pefia de Afiora, que adelanta
en cien afios el conocimiento que teniamos de su antigiiedad y que informa de unos hechos
que muy bien pudieran estar en el origen del desarrollo de la devocion popular a la patrona
de los noriegos. Se trata de un documento fechado en 1655 por el que se hace donacion de
una vifia a la imagen de la Virgen de la Pefia y se faculta a su mayordomo para que dirija
su administracion.

La escritura de donacion la realiza el matrimonio formado por Francisco Torrico y
Leonor Mufioz ante el escribano publico de Pozoblanco Juan Gallego Villanueva, segin
consta en su registro notarial con fecha de 2 de marzo de 1655. Ambos conyuges eran
naturales y vecinos de Pozoblanco, pero José¢ Luis Gonzélez Peralbo estima posible que

[131]



ascendientes del marido procedieran de Afiora, dado que entre sus parientes parecen
figurar algunos Benitez Bejarano.

En dicha escritura los donantes declaran “que nosotros tenemos mucha devocion a
la Virgen de la Piedra [sic] de la villa de la Afiora por lo cual y porque ésta es nuestra
voluntad determinada, otorgamos que hacemos gracia y donacion buena, pura, perfecta,
acabada, irrevocable, que el derecho llama entre vivos, a la dicha imagen de Nuestra
Sefiora de la Pefia, de una vifia que tenemos junto a la dicha villa de la Aflora en el pago
Alto, lindera con vinas de Francisco Fernandez Bermejo y por la parte de arriba con José
Rodriguez, vecinos de dicha villa... Y traspasamos en la dicha Virgen de la Pefia y en su
mayordomo y en quien por la dicha imagen fuere parte, y les damos poder y facultad para
tomar la posesion y tenencia de la dicha vifa... Y nos obligamos de no la revocar en
testamento ni codicilo ni por escritura publica ni en otra manera... Le damos y entregamos
a la dicha Virgen de la Pefia y a Miguel Fernandez Plazuelo su mayordomo en su nombre”.

El documento ofrece varios datos muy interesantes para el estudio de los origenes
del culto a la Virgen de la Pefia en Afiora, ademas de testimoniar su mera existencia ya a
mediados del siglo XVII, con una certeza de la que hasta ahora careciamos. En primer
lugar, hay una alusion al “mayordomo” de la Virgen, de quien incluso se cita su nombre.
Este oficio tenia encomendada la administracion de los bienes de una ermita o cofradia
(edificios, heredades, enseres, limosnas, animales...), asi como el cuidado y
mantenimiento de la propia imagen. La mencion podria sugerir el hecho de que la Virgen
contara ya por entonces con una cofradia, puesto que la ermita aun seguiria estando
dedicada a San Martin (nétese que en la escritura se dice expresamente que la donacion se
realiza a la “imagen”).

e (\/‘I l\ [\*/}

Imagen de la Virgen de la Pefia

[132]



Por otro lado, no parece anecddtico el hecho de que en la primera mencién se
nombre a la imagen como “Virgen de la Piedra”. Sin negar que pudiera tratarse de un error
del escribano, por desconocimiento al referirse a una advocacion atin poco difundida, el
rigor exigible a un documento notarial mas bien nos hace pensar en una doble
denominacioén o, mejor aun, en un periodo de vacilacion en el titulo de la advocacion,
quizas por tratarse de un culto reciente atin no suficientemente asentado. Esta circunstancia
nos hablaria, entonces, de que el culto a la Virgen de la Pefia en Afiora hasta ese momento,
de existir, habria ocupado un lugar muy secundario en el conjunto de las devociones
locales y que quizas esta donacién, junto con otras que hubieran podido realizarse por
aquellos afos, significé precisamente el despegue de este culto mariano gracias al empefio
particular de unos cuantos benefactores devotos. Recordemos que el niimero y la calidad
de fiestas y ceremonias en torno a una imagen (de las que derivan basicamente la
popularidad e intensidad de su culto) dependian basicamente de los ingresos que recibiera
su administracion, para lo cual la posesion de bienes inmuebles significaba una garantia.
De hecho, tanto estas donaciones en vida como los legados testamentarios constituian la
fuente principal de ingresos de ermitas y cofradias, por lo que voluntades individuales
podian condicionar de modo decisivo el desarrollo de cultos colectivos en el futuro.

El fendmeno no seria extrafio y tenemos paralelismos en la propia comarca de Los
Pedroches: la devocion a la Virgen de Piedras Santas de Pedroche recibi6 un gran impulso
en 1656 gracias a la memoria perpetua fundada por el presbitero Simon Obejo, en la cual
instituyo, con cargo a los bienes donados, una fiesta con procesion que contribuyd
notablemente al desarrollo popular de una celebracion que hasta entonces no gozaba atin
de gran aceptacion™®.

4. DESPLAZAMIENTO DE CULTOS Y CAMBIO DE DENOMINACION DE LA
ERMITA

Dada la escasez de datos, no puede aventurarse atin cudl seria durante los primeros
tiempos la importancia de la Virgen de la Pefa en el conjunto de cultos de la localidad,
pero tanto el silencio documental como la ausencia de cofradia propia hasta el siglo XVIII
parece indicar que se trataba en su origen de un culto secundario en relacion con los santos
titulares de la parroquia, San Sebastidn, y las ermitas, San Martin y San Pedro, a diferencia
de lo que ocurre con otras advocaciones marianas de la comarca, las cuales ya desde las
primeras noticias historicas de sus respectivas localidades se revelan como elementos
principales de la estructura devocional local. Ni siquiera de momento poseemos
testimonios para situar temporalmente el nacimiento de esta advocacion ni para asegurar su
presencia ya en los primeros momentos de la iglesia local. Hasta mediados del siglo XVIII,
coincidiendo con las primeras referencias documentales al cambio de denominacion de la
ermita, no tenemos noticias de la existencia de una cofradia en su honor, circunstancia ésta
que puede ser debida, sin duda, a las amplias lagunas documentales que presentan los
archivos consultados, pero con toda seguridad no existié antes de 1635, fecha de la ultima
visita general del obispado de Cordoba de la que se conserva documentacion, lo que nos

36 Antonio Merino Madrid, “A campana repicada: fiestas y celebraciones en Pedroche durante los siglos
XV y XVI”, en | Jornadas de historia local de Pedroche, Diputacién de Cérdoba y Ayuntamiento de
Pedroche, Cordoba, 2010, pags. 95-129, pag. 121-126.

[133]



sittia ya a mediados del siglo XVII sin cofradia ni ermita bajo la advocacion de la hoy
patrona. Hasta 1773 no se alude en la documentacion conservada al caracter votivo de la
Virgen de la Pefia, pero en 1811 ya se afirma, como veremos, que la renovacion del voto a
la Virgen es una "inmemorial costumbre".

Diversas imagenes de procesiones con la Virgen de la Pefia
a mediados de los afios cincuenta del siglo XX.

[134]



Asi pues, en el siglo XVIII se produce en Afiora un gran desarrollo del culto a la
Virgen de la Pefla, que recibi6 muy probablemente el impulso devocional de un nuevo
voto patronal. En 1753 consta ya la existencia de una Cofradia con su titulo, pero su
importancia es todavia escasa si se compara con las antiguas cofradias del Santisimo
Sacramento y Nuestra Sefiora del Rosario, fundadas ambas a finales del siglo XVI y que
eran las mas destacadas tanto por los bienes que poseian como por las funciones y
ceremonias que celebraban. Asi, la Cofradia de Nuestra Sefiora del Rosario celebraba 83
misas y 18 procesiones al aflo, frente a las tres misas y tres procesiones de la Cofradia de la
Virgen de la Pefia®”’. En el tltimo tercio de siglo, sin embargo, esta advocacion alcanza tal
desarrollo que los vecinos de la localidad costean a sus expensas la reedificacion parcial de
la ermita en la que se guarda su imagen, la llamada hasta entonces ermita de San Martin,
produciéndose en este momento el cambio definitivo de denominacion. Por desgracia, no
poseemos ninguna documentacion sobre los avatares de estas obras, pero nos consta por
una carta del candnigo de la catedral de Cordoba Bernabé Velarde Tello que ya estaban
concluidas en 1778, afo en el que, por cierto, se estaba produciendo también la
reedificacion parcial de la iglesia parroquial. Precisamente el candnigo de la Catedral
justifica el que los vecinos no puedan colaborar econémicamente a las obras de la
parroquia por haber costeado recientemente a sus expensas "una ermita mui preciosa que
se hizo a Nuestra Sefiora de la Pefia, que es la devozion de este pueblo"***. A esta obra se
debe el aspecto actual de la ermita, de estilo barroco. La techumbre de madera a dos aguas
fue sustituida por una bdveda de cafion con lunetos y arcos fajones sobre pilastras y se
afnadid una cabecera a cuatro paios cubierta por cupula con linterna. De la primitiva
fabrica se conservaron, segun dijimos, las portadas y los muros con sus grandes
contrafuertes. La nueva obra se rematd con los originales mosaicos de piedras de colores
sin labrar situados al pie de cada una de sus puertas.

Por estas fechas, Afiora contaba con una poblacion en torno a los 950 habitantes,
que se dedicaban principalmente a actividades agropecuarias (especialmente, al cultivo de
cereales de secano y la explotacion de las dehesas con una numerosa ganaderia lanar).
Desde 1747 pertenecia al Corregimiento de las Siete Villas de Los Pedroches y todavia
compartia con ellas su término jurisdiccional y sus bienes comunales.

Los cultos en honor de la Virgen de la Peiia habian alcanzado por entonces también
un gran desarrollo, dando lugar a importantes festejos que se celebraban el Gltimo domingo
de agosto. En ellos no faltaban representaciones teatrales, bailes, ni festejos taurinos. En
1773 el cura parroco de la localidad Pedro Vélez de Guevara eleva al obispado un informe
sobre las cofradias locales en el que censura sus numerosos gastos superfluos. Al hablar de
la Cofradia de la Virgen de la Pefa, cuyo presupuesto era de los mas altos, nos hace una
breve descripcion de los festejos que se celebraban en honor de la Virgen patrona de la
localidad el ltimo domingo de Agosto:

"a Nuestra Sefiora de la Pefa se le hacen por sus maiordomos despues de la fiesta
de Iglesia que es votada el domingo ultimo de agosto una comedia i toros, para
cuias fiestas traen otros quatro o seis religiosos manteniendolos el tiempo que estan
aqui 1 otros muchos que se vienen para la comedia, que es en la plaza publica, se

7 AHMA, reg. 215, leg. 21, expte. 2. Catastro de Ensenada. Libro de Haciendas Eclesiasticas. Segin
este documento, en 1753 existian en la localidad las cofradias del Santisimo Sacramento, Nuestra Sefora
del Rosario, Santisimo Cristo de la Vera Cruz, Nuestra Sefiora de la Pefa y Animas Benditas. También se
alude a la Cofradia de San Martin, aunque no se la cita como poseedora de bienes.

28 AGOC, DO, expte. del afo 1778. Carta de fecha 18 de febrero de 1778.

[135]



les ponen asientos distinguidos i un andamio solo para frailes que asi lo llaman
para que vean los toros (i los ai de muerte) i se diviertan que a eso vienen, en el afio
pasado la manana de toros uvo treinta i tres misas y muchos no la dicen, sin aver en
esta Villa2 3r9nas sacerdotes que los dos curas, todo se llena sin perdonar funcion de
bailes...""".

El testimonio nos da cuenta de la responsabilidad de los mayordomos en la
organizacion de las fiestas y, lo que es mas interesante, de la creacion de infraestructuras
temporales para estas celebraciones. Se instalaba un escenario y un andamiaje para los
espectadores en la Plaza de la Iglesia y alli, con gran asistencia de publico, se desarrollaban
los tres festejos principales: toros, teatro y bailes. En el aspecto religioso, cada afio la
Virgen recibia la confirmacion del voto patronal en el transcurso de una misa solemne en
la iglesia parroquial y después se celebraba una procesion con la imagen.

Independientemente de que la imagen de la Virgen de la Pefia existiera en la
localidad desde mucho tiempo atras, es probable que surgiera en esta época la leyenda
sobre su origen y el de la ermita, cuya rapida difusion responderia a la necesidad de la
poblacion de Afiora de consolidar este nuevo elemento de identificacion y cohesion
comunal. El mito que la tradicion oral ha transmitido hasta hoy sigue las pautas habituales
de este tipo de relatos para muchos otros lugares: un pastor encuentra la imagen sobre una
pefia y se la lleva consigo a su cabafa, pero la imagen regresa milagrosamente al lugar de
la aparicion, repitiéndose el hecho en varias ocasiones y manifestando asi la Virgen su
voluntad de ser venerada precisamente alli; como consecuencia, acab6 edificandose una
ermita en el lugar de la aparicion. La leyenda, pretendiendo un retroceso cronoldgico que
la poblacién acepta con facilidad, omite la existencia previa de una ermita, igual que el
pueblo en general, que, ante el empuje devocional de la Virgen de la Pefia, olvidé pronto la
antigua ermita de San Martin y considerd la reconstruccion de la antigua como una
construccion totalmente nueva.

5. ALGUNAS CONSIDERACIONES SOBRE EL CAMBIO DE TITULARIDAD DE LA
ERMITA

La sustitucion paulatina del culto a San Martin en Afiora por el culto a la Virgen de
la Pefia hay que inscribirla dentro de la tendencia general de trasvase de cultos de los
santos a Maria estudiado por Christian para toda Espafia. En Los Pedroches conocemos al
menos otro ejemplo similar, el producido en Dos Torres de sustitucion de Santa Ana por la
Virgen de Loreto, que responde a las mismas pautas estudiadas para el caso noriego:
desarrollo progresivo de una advocacion mariana preexistente en la localidad, hasta
eclipsar por completo la de un santo de culto arraigado con ermita propia, y conversion de
la advocacion mariana en la de mayor significado simbdlico de la localidad y en la mas

ZYAGOC, DO, expte. afio 1773. En este informe se alude de nuevo a la Cofradia de San Martin que
existia entonces, de la que no tenemos mds noticias, aunque suponemos que su fiesta era todavia
importante puesto que el parroco la elige en 1765, junto con la de San José¢ y Pentecostés, para celebrar
en ella un triduo del jubileo perpetuo de cuarenta horas (Ibidem, expte. afio 1765. Documento con fecha
26 de marzo de 1765). Este informe serd, sin duda, el que el obispo de Cérdoba mandd pedir a los
rectores de las parroquias provinciales para elaborar la relacion de hermandades, cofradias y
congregaciones ordenada por el Conde de Aranda con el objetivo de reformar y extinguir dichas cofradias
por culpa de sus muchos gastos. Sin embargo, en la relacion final que el obispo envia a la corte no figuran
ni la cofradia de San Martin ni la de la Virgen de la Pena (AHN, Seccion Consejos, legajo 7091, expte. 9).

[136]



representativa de los sentimientos de identificacion comunales. En ambos casos la
creciente devocion mariana tiene como resultado la reconstruccion parcial de la ermita
dedicada al santo, que como consecuencia de tales obras cambia definitivamente de
denominacioén, y la colocacion de la nueva imagen en el lugar preferente del santuario,
mientras que la originaria queda relegada a un altar secundario. En este trasvase de cultos
debieron influir tanto la devocion a la Virgen, profundamente arraigada en la comarca de
Los Pedroches desde antiguo, como la voluntad de la jerarquia eclesiastica de unificar
devociones en torno a Maria y Cristo, dando lugar a un fendmeno que encontrard su
momento mas significativo en el siglo XVIII, en el cual se produce un gran desarrollo en la
comarca tanto del culto mariano como del de Cristo Crucificado y Jesus Nazareno.

No sabemos si el cambio de advocacion de la ermita de San Martin responde a la
activacion de una antigua imagen, como ocurrié en Dos Torres, o se debe a la rapida
popularizacion de una nueva, segun se vio en el caso de Hinojosa del Duque. La desidia de
los administradores de la ermita y de la cofradia o la falta de apoyo de las autoridades,
como en tantos casos, pueden ser causas coadyuvantes de ese cambio, pero el motivo
fundamental habra que buscarlo necesariamente en la voluntad de los fieles de reforzar el
caracter benefactor del santuario, sustituyendo una dedicacion votiva por otra tenida por
mas efectiva para su busqueda de remedio espiritual y material, al prevalecer en los fieles
la consideracion de los santos como meros auxiliares de los protectores principales, Maria
y Cristo, a quienes ahora quieren dirigir preferentemente su atencién. En este sentido,
resultara pertinente recordar la creencia popular del caracter milagroso predominante de
unas imagenes sobre otras asi como la legitimidad mayor que suele atribuirse a las
imagenes aparecidas o encontradas®*’, tal como segun la leyenda ocurre con la Virgen de
la Pefia, en detrimento de las que son obra de pintor o escultor conocido.

No deberia obviarse al considerar las causas del desarrollo del culto a la Virgen de
la Pefa la paulatina pérdida del caracter comunal que experiment6 el culto a la Virgen de
Luna en favor de recientes o antiguos cultos marianos locales. Ya sabemos que el culto a la
Virgen de Luna, actualmente patrona de Pozoblanco y Villanueva de Cordoba, seria en los
primeros tiempos de la mancomunidad de las Siete Villas de Los Pedroches comun a todas
ellas, hasta que, debido al desarrollo demografico y econéomico de cada pueblo y a la
formacion de una conciencia localista por encima de la comarcal, se desarrollaron cultos
propios favorecidos por la proximidad de sus respectivos santuarios y la lejania del
primero. La reedificacion de la antigua ermita de San Martin y el cambio de denominacion
en favor de la Virgen de la Pefia supone la consolidacion definitiva de un culto mariano
propio por parte de los vecinos de Afiora, que habria surgido en fecha indeterminada al
tiempo que se abandonaba el comunal.

El cambio de denominacion de la ermita de San Martin, revelador de un trasvase de
culto en favor de la Virgen de la Pefa, plantea, sin embargo, algunos problemas que ahora
cabe tan solo apuntar. Asi, por ejemplo, el relevo cultual producido desvincula a la ermita
de la hierofania o hecho fundante, cualquiera que este fuese, al que debe su origen y nos
remite a la consideracion de lugar sagrado que ostentan algunos espacios,
independientemente de la dedicacion concreta que en cada momento historico cobijen. En
este sentido, la leyenda sobre el origen de la imagen de la Virgen y del propio templo
como producto de la voluntad de la Virgen tras su aparicion, cuya veracidad y caracter
inmemorial quedaran ahora también en entredicho, estaria destinada a sacralizar

240§, Rodriguez Becerra, “Santuarios y milagros en la religiosidad de Andalucia”, en Deméfilo,
Fundacion Machado, Sevilla, 1995, n° 16, pags. 47-57, pag. 51.

[137]



histéricamente una imagen que se incorporaria asi, a través del retroceso cronologico de un
relato imaginativo, a un espacio tradicionalmente sagrado y, en cualquier caso, con una
atraccion devocional anterior e independiente a la propia imagen. Todo ello supondria una
inversion del recurso habitual a las leyendas sobre hallazgos de imagenes para cualificar a
un espacio como lugar de culto”', y mas bien la leyenda contribuye aqui a incorporar la
imagen a una tradicion preexistente para asi dotarla de la legitimidad devocional necesaria.
Se trata de un lugar que los fieles consideran elegido por la divinidad, propicio por sus
cualidades para desencadenar una vivencia religiosa, pero al que el propio caracter
dinamico inherente a todo santuario”* le posibilita un cambio de advocacion, de acuerdo
con la necesidad temporal de los fieles que lo eligen, sin que ello afecte a su caracter
esencial de generador de sentimientos religiosos y de propiciador del contacto con la
divinidad.

6. LAS FIESTAS DE LA VIRGEN DE LA PENA DURANTE LOS SIGLOS XIX Y XX.
LA FERIA.

Durante el siglo XIX se mantienen basicamente los cultos heredados de las
centurias anteriores, aunque apenas disponemos de documentacion histdrica que nos
ofrezca una idea de conjunto. Siguen presentes las festividades patronales de San Martin el
11 de noviembre y de la Virgen de la Pefia el Gltimo domingo de agosto. De la primera nos
da cuenta un repartimiento de la contribucion de 1842 para el sostenimiento del culto de la
parroquia que asigna 120 reales para la fiesta del "votado San Martin"**. De la segunda
sabemos a través de una solicitud al obispado del ayuntamiento de Afiora en 1811 en la
que se alude a "la inmemorial costumbre de hacer funcion votiba por villa a la Imagen de
Maria Santisima con el titulo de Pefia, en el ultimo domingo de Agosto de cada uno, con
missa, procesion y sermon"***. Sin embargo, en un inventario de 1843 de bienes del clero
para su arrendamiento no se citan cofradias ni de San Martin ni de la Virgen de la Pefia®*’,
a pesar de que muy probablemente la imagen de esta tltima habia alcanzado ya el nivel de
representacion comunal preferente y a ella se dirigian las stplicas de los noriegos en los
momentos mas criticos para la poblacion, como lo demostraria la pervivencia de una
coplilla que atribuimos a la proteccion de la patrona durante la epidemia de colera de 1855:
"Si la Virgen de la Pefia/ no fuera nuestra abogada/ ya hubiera entrado en Afiora/ el cdlera
envenenada"**’.

21 H. M. Velasco Maillo, “Las leyendas de hallazgos y apariciones de virgenes. Un replanteamiento de la
religiosidad popular como religiosidad local”, en La religiosidad popular (C. Alvarez, M.J. Buxé y S.
Rodriguez, Coords.), tomo II, Anthropos y Fundacion Machado, Barcelona, 1989, pags. 401-410, pag.
403.

242 | M. Diez Taboada, “La significacion de los santuarios”, en La religiosidad popular (C. Alvarez, M.J.
Buxo y S. Rodriguez, Coords.), tomo III, Anthropos y Fundacion Machado, Barcelona, 1989, pags. 268-
281, pag. 275.

2B AHMA, reg. 433, leg. 37, expte. 14.

2AGOC, DO, expte. 1811, documento con fecha de 2 de agosto.

S AHMA, reg. 432, leg. 37, expte. 13. Se citan las cofradias de San Pedro, San Antonio, Animas, Nuestra
Seflora del Rosario, Santisimo y Santo Cristo de la Columna y Vera Cruz.

246 A, Merino Madrid, “Fenomenologia religiosa de las epidemias en la comarca de Los Pedroches”, en
Cronica de Cordoba y sus pueblos 11, Asociacion Provincial de Cronistas Oficiales y Excma. Diputacion
Provincial, Cérdoba, 1991, pags. 106-115, pag. 110

[138]



Entrada de la Virgen de la Pefia en la parroquia el dia de su fiesta.

Como fiesta patronal que era, las celebraciones en honor de la Virgen de la Pefia
eran costeadas en parte por el Ayuntamiento, que, por ejemplo, en 1831 aportd 90 reales
“por la funcion y fiesta de Iglesia a Ntra. Sra. de la Pefia™**". Para finales del siglo XIX nos
consta por noticias periodisticas que también se celebraban en Afora “capeas de reses”
(llamadas entonces “capeos”) con motivo de las fiestas de la patrona®**. En 1891 hubo
también lidia de novillos en tres corridas, para lo que se contratd al novillero sevillano

Enrique Leén Leoncito®®.

Durante todo el siglo XX la devocion a la Virgen de la Pefia continué aumentando
hasta lograr asumir todos los atributos propios de una imagen patronal exclusiva en la que
el pueblo de Afiora busca su representacion grupal por encima incluso de diferencias
ideologicas muy radicales”. Sus fiestas han llegado a ser las de mayor significacion
simbolica y festiva de la comunidad y su imagen se ha convertido en la principal
destinataria de mandas y promesas. En torno a su fiesta se organiz6 la Feria de agosto, la

7 Interrogatorio de propios y arbitrios (1831). AHMA, reg. 428, leg. 37, expte. 9. Respuesta a la pregunta
sexta.

28 Diario de Cérdoba, 14 de agosto de 1888, pag. 3y 21 de agosto de 1891, pag. 3.

% Diario de Cérdoba, 1 de agosto de 1891, pag. 3.

#%La imagen de la Virgen de la Pefia fue la tnica talla religiosa que sobrevivié en Afiora a la guerra civil.
Segun testimonios orales, cuando se iniciaron las revueltas en el pueblo, la imagen de la Virgen fue
escoltada por dos soldados republicanos hasta la casa de la hermana del cura, quien la guard6 hasta el fin
de la contienda (A. Merino Madrid, “El exilio de la Virgen de la Pefia de Afiora”, Diario Cdrdoba, 22 de
agosto de 1995, pag. 15).

[139]



mas importante del ciclo festivo local, y la Virgen de la Pefia es la protagonista de los dos
momentos mas significativos de expresion devocional colectiva en la localidad: la bajada
y subida de la Virgen. Se trata de dos solemnes desfiles procesionales, celebrados
respectivamente en la actualidad el 23 de agosto y el 8 de septiembre, que, con el protocolo
de las grandes ocasiones, trasladan a la imagen de la Virgen desde su ermita en las afueras
de la poblacion hasta la parroquia y a la inversa. Como ocurre en tantos otros casos de
hermandades de identificacion comunal, los actos propios de hermandad se confunden con
los actos genéricos de la comunidad hacia su patrona. Son los dias en los que los noriegos
que residen habitualmente fuera del pueblo confirman su voluntad de seguir perteneciendo
a la comunidad a través de su presencia en estas ceremonias rituales de reafirmacion local,
con las que el pueblo se identifica y se individualiza frente a otras localidades vecinas que
practican ritos similares.

En la reunién plenaria de 18 de agosto de 1901 la corporacion declara que “era
conveniente, dada la costumbre generalmente establecida y con el fin de contribuir en lo
posible a solemnizar las proximas fiestas en honor de Ntra. Sra. de la Pefia invertir alguna
cantidad del articulo correspondiente del presupuesto municipal en proporcionar al
vecindario algin recreo honesto y deleitable”, para lo que se destina una partida de 200
pesetas. Ya entonces se realizaba un mercado de ganado en el propio recinto de la ermita y
las capeas eran habituales durante estos dias. En 1917 se organizaron dos funciones de
cinematografo (todavia una rareza en esta época) y una de fuegos artificiales. Al principio
de las fiestas el Ayuntamiento repartia pan como limosna entre las familias pobres de la
localidad.

Procesion de la Virgen de la Pefia durante los afios sesenta del siglo XX

En numerosas ocasiones, con motivo de las guerras o las frecuentes crisis de
subsistencia de la época y con la finalidad de atender a otras causas mas necesarias, se
suprimieron los festejos, manteniéndose solo las celebraciones religiosas y la “abundante
limosna de pan” para los pobres. La delicada situaciéon econdmica de la época obliga al

[140]



Ayuntamiento en ocasiones a salir al frente de ciertas responsabilidades, como en 1912,
cuando el consistorio hubo de asumir la mayordomia de la patrona “con el fin de que no
desapareciera tan buena y antigua costumbre”.

Que la imagen de la patrona ocupaba ya el nivel maximo de representacion
devocional lo demuestran hechos como que en 1917 el Ayuntamiento de Aflora decidiera
celebrar funciones religiosas "para impetrar de Ntra. Sra. Maria Santisima de la Pefia la
benéfica lluvia que fertilice estos campos yermos", dada la sequia que durante varias
anualidades venia sufriendo la zona®'. En 1922, por su parte, se constituyd la actual
Hermandad de la Virgen de la Pefia, por iniciativa de José Reyes Gil Benitez, que fue
también su primer Hermano Mayor.

Todavia en estas fechas, la festividad patronal tenia lugar el ultimo domingo de
agosto y gozaba ya de una estructura similar a la que, en buena parte, se mantiene hasta
hoy mismo. Las ceremonias religiosas comenzaban con el traslado procesional de la
imagen de la patrona desde su ermita hasta la iglesia parroquial, que tenia lugar la vispera
del ultimo domingo de agosto. La ocasion se solemnizaba con el acompafiamiento de una
banda de musica. Durante los dias feriales se oficiaban misas extraordinarias por parte de
sacerdotes generalmente venidos de otras localidades, para marcar asi el caracter
excepcional de la ocasion, y que pronunciaban encendidos sermones en torno a las
cualidades excelsas de la Virgen de la Pefia. En 1909, por ejemplo, segiin el periddico El
defensor de Cordoba®?, se celebraron “dos suntuosas funciones religiosas” oficiadas por
Francisco Madrid Madrid, parroco de Torrecampo, y el joven noriego Francisco Bejarano
Fernandez, que acababa de ser nombrado beneficiado de la Santa Iglesia Catedral de
Cordoba 'y secretario particular del Obispo. El primero, en su sermén, “con palabra
vigorosa y con la energia que le es propia, desarrollé un hermoso panegirico al exponernos
las excelencias de Maria Santisima ante el trono del Altisimo y los beneficios que prodiga
al género humano”. El segundo “estuvo elocuentisimo, uniendo a su facil palabra los
profundos conocimientos y la viva fe con que se dedica a ensalzar las glorias de nuestra
Madre y Patrona Maria Santisima de la Pefia”. Como preste en ambas funciones actud el
cura de Encinas Reales Jos¢é Maria Herruzo, quien, a decir del periodista, “desplegd sus
buenos dotes de cantor”. Precisamente este afio la fiesta se celebrd el domingo 22 de
agosto, que no era el ltimo, sino el pentltimo del mes.

Al término de la funcion religiosa del domingo, se realizaba el tradicional convite
de mayordomia. Para ese mismo afio el corresponsal del periddico informa de que los
mayordomos “con mucho esmero y esplendidez obsequiaron con vino, pastas y dulces a
las muchas personas que concurrieron al convite”. Afios mas tarde, la cronica periodistica
hablaré ya del “tipico tamborilero” que encabeza el cortejo a la casa del mayordomo y de
“la rica meloja y garbanzos tostados que son de ritual” en este banquete””.

El Ayuntamiento, por su parte, se encargaba de organizar y costear el resto de
actividades feriales , que solian incluir un mercado de ganado, capeas y diversiones
populares. Para el afio 1908 tenemos una detallada descripcion de algunos divertimentos
feriales gracias a la cronica publicada en El defensor de Cérdoba®* y que dice asi:

21 AHMA, reg. 79, leg. 10. Actas Capitulares. Sesion de 18 de noviembre de 1917.
2 E| defensor de Cérdoba, 13 de septiembre de 1909, pag. 1.

232 E| defensor de Cérdoba, 27 de agosto de 1931, pag. 2.

234 El defensor de Cérdoba, 24 de septiembre de 1908, pag. 1.

[141]



“Con motivo de las fiestas celebradas en esta villa en honor a nuestra Madre y
Sefiora la Virgen de la Pefia, hemos tenido unos cuantos dias de solaz y regocijo
con los actos religiosos y distracciones que varios particulares y el digno
Ayuntamiento nos ha proporcionado.

Al efecto contraté a la banda municipal del inmediato pueblo de Dos Torres, la que
desde los balcones del precioso edificio en que estan instaladas las oficinas del
Ayuntamiento, ejecutd varias y escogidas piezas, interin varios chicos metidos en
sacos avanzaban con la torpeza que el obstaculo referido imponia a sus piernas, y
causando la hilaridad de los circunstantes hacia la meta en donde habia una
cantidad de dinero para aquel que primero llegase.

No menos hicieron reir y pasar un rato bastante distraido otros cuantos chicos, y
también adultos, que pugnaban por subir al extremo opuesto al del enclavamiento
de una viga encebada en donde habia un sendo jamon pendiente de una cuerda que,
pasando por una polea, le impulsaba un movimiento de arriba abajo y viceversa
para hacer mas dificultoso el alcance”.

—Fiestas de Afiora

Coincidiendo con las solemnes fiestas,
que desde tiempo inmemorial se ce-
lebran en esta vills, en hooor de Nues-
tra Sefiora de la Pefia, se celebrard eg-
te afio una feria 6 mercado de ganados
en los-dfas 24, 25, 26 y 27 del corrien-
te mes.

Deoidido’ este Aynntamionto A fo-
mentar euanto eea posible la foria qno
con tan buenod resultados ge inangurd
on el aflo antorioe, proourard dar el ma-
yor nlimero posiblo de facilidades 4 log
dueflog de ganados que conourran & di-
cha foria y organizard vaviados foste-
jos para solaz y esparcimianto de estos
vecinos y delos forasteros que nos hon=
ren con su presencia en mencionados
diag

Afiora L.° de Agosto de 1910.—THl
Alealde, Bartolomé Madrid,—R) Baore-
tario dndrés Montero,

En 1909, por iniciativa del alcalde
Mateo Ruiz Garcia, se inicio con gran éxito
la celebracién de una feria o mercado de
ganados durante tres dias en el Ejido de
San Martin, en la cual, segiin El defensor
de Cordoba®®, “se reunieron muchisimas
cabezas de ganado, tanto mular como
vacuno, lanar y de cerda, habiéndose
llevado a efecto mas de cincuenta
transacciones entre las diferentes clases de
ganado concurrentes”. Como actividades
complementarias  tuvieron lugar “dos
funciones de fuegos artificiales, que
resultaron muy vistosos y de buen efecto,
recreo mil veces preferible al inculto y
peligroso de los toros que en afos
anteriores se celebraban”. Pues resulta que
durante algunos de estos primeros afios del
sigloo XX mno se celebraron “las
acostumbradas  capeas”  (espectaculos
taurinos en los que solo se ejecutaba la
suerte de capa) en cumplimiento de una
circular del Gobierno Civil de 1908 que
prohibia rigurosamente esta “diversion
barbara que debe desaparecer para
siempre”. La disposicion, publicada en el

Boletin Oficial de la Provincia en base a una Real Orden de 5 de febrero de ese afio,
ordenaba “que no han de ser permitidas ni toleradas corridas de toros, vacas, novillos o
becerros en locales o sitios que no sean las plazas edificadas para esta clase de
espectaculos”, anadiendo expresamente que “‘en manera alguna podran los sefiores alcaldes
autorizar ni consentir capeas, ni aun en las plazas de toros”.

3 El defensor de Cérdoba, 13 de septiembre de 1909, pag. 1.

[142]



Segin nos cuenta Antonio Porras en su libro sobre las bodas en Afiora, con motivo
de las fiestas también eran muy habituales las rifas, a las que eran muy aficionados los
noriegos de la época, especialmente las rifas de loza y cristaleria. Era esta la ocasion para
que los novios regalaran a las novias los objetos que tocaban, especialmente cuando se
trataba de noviazgos todavia en ciernes.

El 28 de agosto de 1910, coincidiendo con las fiestas patronales en honor de la
Virgen de la Pefia, tiene lugar en Afiora una peregrinacion de catdlicos procedentes de
trece pueblos de Los Pedroches que nos da una idea del nivel de veneracion supracomunal
del que gozaba entonces la imagen noriega. Atendiendo a una convocatoria publicada en
los principales diarios provinciales™, con la finalidad implicita de protestar contra las
medidas secularizadoras del gobierno liberal de la época y de manifestar la fuerza catdlica
de la comarca®’, se produjo una numerosa concentracion de fieles procedentes de casi
todos los pueblos de la zona. A las ocho de la mafiana comenzaron a llegar a Afiora las
comitivas procedentes de los diferentes pueblos con representaciones de diversas
hermandades y cofradias locales. En la parroquia de San Sebastian, donde se encontraba la
imagen de la Virgen de la Pefia, siete sacerdotes de diferentes pueblos concelebraron una
misa solemne y el parroco de Santa Catalina de Pozoblanco, Antonio Maria Rodriguez
Blanco —que encabezada la junta organizadora de la peregrinacién y era su principal
promotor-, pronuncié un sermon , “cuyo tema fue comparar las tribulaciones de la Iglesia
Catolica con las de la Virgen Santisima y el triunfo de la una y de la otra en todas las
épocas de la historia”>*®. Por la tarde se realizo una multitudinaria procesion con la imagen
de la Virgen de la Pefia por las calles del pueblo hasta su ermita, en una apoteosis de
clericalismo triunfante. Al regreso, desde un balcon de la plaza de la Iglesia, varios
sacerdotes se dirigieron a los presentes; entre ellos, el parroco de Villaralto, Francisco
Fernandez, “que exortd a los oyentes para que se aprestasen a la defensa de la religion
catolica” > Finalmente, el parroco de Santa Catalina propuso enviar al Papa un telegrama,
cuyo tenor fue aprobado por aclamacion: “Al Secretario de Estado de Su Santidad. Roma.
El parroco de Santa Catalina, Pozoblanco (Coérdoba). Autorizado parroco de Santa
Catalina por peregrinos de trece pueblos, ofrezco incondicional obediencia al Papa™®.

En algiin momento que desconocemos, la Feria se trasladd del 23 al 27 de agosto.
Por la prensa sabemos que en 1931 la fiesta principal se celebré —como en la actualidad- el
24 de agosto, que ese afio era lunes, por lo que hemos de suponer que para entonces el
cambio ya se habia realizado. El cronista describe el ritual de ese afio con misa solemne a
las nueve de la mafiana y visperas a las cinco, finalizadas las cuales “sali¢ de la parroquia
la tradicional procesion a la que asistié un niimero no menor de fieles al de afios anteriores.
A la salida de la parroquia y durante todo el trayecto fueron lanzados al aire multitud de
cohetes que juntamente con la Banda Municipal de Dos Torres, que ejecutd variada pieza,
y el alegre repique de campanas, formaban un conjunto que dio al acto gran solemnidad.
Terminada la procesion, la Hermandad de Nuestra Sefiora de la Pefia con el tipico
“tamborilero” a la cabeza, marché a casa del Mayordomo de la misma donde fue invitada

23 E] defensor de Cérdoba, 26 de agosto de 1910, pag. 1.

7 Antonio Merino Madrid, “La movilizacion clerical en Los Pedroches a principios del siglo XX: la
peregrinacion de 1910 en Afiora”, Cronica de Cdrdoba y sus pueblos XIX, Asociacion Provincial
Cordobesa de Cronistas Oficiales y Diputacion, Cordoba, 2013, pags. 99-109.

28 E] defensor de Cérdoba, 31 de agosto de 1910, pag. 1.

2% Diario de Cérdoba, 2 de septiembre de 1910, pag. 1.

20 E] defensor de Cérdoba, 31 de agosto de 1910, pag. 1.

[143]



espléndidamente (he de advertir que no faltaron la rica meloja y garbanzos tostados, que
son de ritual de la hermandad)™*®".

El Anuario de 1932 recoge que Afiora “celebra feria de ganados y fiestas el 24 de
agosto™®. Un Diccionario Geografico de 1957 afirma, por su parte, que “las fiestas
tipicas [de Afiora] son feria y fiestas patronales en honor de Nuestra Sefiora de la Pefia,
patrona de Afiora, que se celebran del 23 al 27 de agosto, trasladandose la imagen en
procesion desde el santuario al altar mayor de la parroquia. El 8 de septiembre se la lleva,
en procesion, nuevamente al santuario; durante estas fiestas se celebran feria de ganados,
carreras de burros, partidos de futbol, cucafias, ete.”?%

La prensa comarcal también nos ofrece testimonios del desarrollo de la Feria a
mediados del siglo XX. Asi, El Cronista del Valle nos ofrece en su cronica un completo
resumen de las celebraciones en 1959, en las que, como es habitual, se mezclan las
religiosas con las ludico-festivas:

“En la madrugadadel dia 24, alegres dianas por la Banda de Musica, y a las
9 horas Santa Misa, con Sermdn. A las 11, reparto de limosnas en el Ayuntamiento
a los pobres. Después desfile de Gigantes y Cabezudos. Por la tarde Santo Rosario,
procesion y convite en casa del Mayordomo.

Los dias 25, 26 y 27, por la mafiana, feria de ganado con importantes
premios a las primeras operaciones. A las 11, durante los tres dias, divertidas
cucafias, juegos japoneses, carreras de sacos, de cintas, etc.

Por la tarde, tres festivales taurinos en los que intervendran, entre otros,
Pedrin Castro y Antonio Segura con ganado de D. Tomas Jiménez, de Bailén
(Jaén). El 27 actuara una agruacion comico-taurino-musical”**.

Todavia por entonces la Feria se desarrollaba en el entorno de la ermita de la
Virgen de la Pefia y Egido de San Martin, donde se instalaban también las infraestructuras
necesarias. Pronto, sin embargo, quizds cuando el mercado de ganado dejo de tener
relevancia, todo se traslado a la calle Concepcion, que era entonces el nucleo de la vida
econémica y social de Afiora.

El centro neuralgico de la Feria lo constituia durante los afos 60 y 70 la caseta
municipal, que se montaba en la hoy llamada Plaza de las Velardas (y entonces conocida
popularmente como Plaza del Mercado). La plaza se hallaba empedrada y en su centro
existia un rectangulo encementado que hacia las veces de pista de baile. Todo el recinto de
la plaza se vallaba temporalmente para controlar el acceso a la caseta, que era de pago. Alli
actuaban las orquestas y los conjuntos de moda en la comarca, algunos tan recordados
como Piscis 71 (grupo de musica pop creado en Pozoblanco en 1971, pero del que
formaban parte también algunos noriegos) o Los sentidos. Entre las actuaciones que se
organizaban en la caseta figuraban también programas de variedades con humoristas y
magos y las ceremonias de eleccion de las misses.

21 E] defensor de Cérdoba, 27 de agosto de 1931, pag. 2.

262 Anuario regional descriptivo..., fasciculo Cérdoba, pag. 32.

2% Diccionario Geogréafico de Espafia, Ed. del Movimiento, Madrid, 1957.

264 El Cronista del Valle, 22 de agosto de 1959, pag. 5. Los festejos taurinos se celebraban en una plaza
portatil que recorria casi todos los pueblos de la comarca (Ibidem, pag. 7).

[144]



Tres jévenes, seguidas por las autoridades locales, se dirigen con el trofeo al campo de fatbol para inaugurar
un partido de feria (25 de agosto de 1959).

Alineacion de un equipo de fatbol local para el partido de feria.

[145]



Jovenes vestidos de fiesta en la Feria de 1956 en el recinto de la Virgen de la Pefia

Mujeres vestida de fiesta en la calle Virgen.
Detrds puede distinguirse un cartel que dice: “Fiestas de Nuestra Sefiora de la Peia”.

”»

[146]



A lo largo de la calle Concepcidn se instalaban el resto de atracciones feriales, que
por entonces no eran muy abundantes (alguna caseta de tiro y de juguetes, la tdombola y los
inevitables puestos de turrén) . A la sombra del arbol de la muralla de la Virgen de la Pefia
se realizaban las tradicionales carreras de cintas en bicicleta y bajo los eucaliptos que habia
en la calle San Martin las cucafias con gallos amarrados en la cima. Hasta la construccion
de la plaza de toros a comienzos de los 80, los espectdculos taurinos se celebraban en
rusticas plazas formadas por carros dispuestos en circulo que se instalaban en una cerca
colindante al egido de San Martin.

El aumento de atracciones y puestos feriales, las nuevas necesidades de ocio y la
voluntad de evitar a los vecinos las molestias y ruidos inherentes a la celebracion en las
mismas puertas de sus casas sacaron de nuevo en 1982 la Feria al exterior del pueblo,
donde hoy se mantiene, siguiendo una tendencia similar experimentada por entonces en
casi todos los pueblos y ciudades. Junto al campo de fltbol y frente a la ermita de la
Virgen de la Pefia se ha ido desarrollando en los ultimos afios un recinto ferial con
instalaciones permanentes (como escenario o aseos) y amplios espacios colindantes en los
que se instalan las atracciones feriales. El centro de la celebracion nocturna es ahora la
verbena que se organiza en el centro del recinto, de acceso gratuito, en la que actiian
orquestas especificamente dedicadas a estos menesteres. Alrededor de la pista de baile se
instalan los chiringuitos, que tienen también un papel protagonista al mediodia, cuando
tiene lugar la aparceria que en muchas ocasiones se alarga hasta bien entrada la tarde. En
ese mismo lugar se celebran certdmenes y concursos de habilidades diversas.

7. RECUPERACION DEL CULTO A SAN MARTIN

La fiesta de San Martin, por su parte, conservo cierto esplendor hasta los anos
sesenta del siglo XX. Comenzaba el dia diez por la tarde, cuando todo el pueblo vestido
con sus mejores galas trasladaba procesionalmente al santo desde la ermita de la Virgen de
la Pefia hasta la parroquia. Al dia siguiente, el de su fiesta, se celebraba por la mafiana misa
mayor y luego una procesion por el recorrido habitual de los desfiles noriegos. Por la
tarde de nuevo todo el pueblo acudia a devolver al santo a la ermita. Durante todo el dia se
celebraban bailes y corros en las calles, animados por las muchas personas que acudian de
otros pueblos, especialmente de Pozoblanco, donde al parecer eran muy devotos del santo.

San Martin ha tenido en Afora durante todo el siglo la consideracion de santo
patron protector de los campos y a €l se recurria, al parecer con éxito, en casos de sequia
grave, por lo que popularmente se le ha conocido en este pueblo como San Martin el
meodn. Asi, en 1987 se hicieron rogativas al santo dada la sequia que se padecia ese afo y la
respuesta fue tal que en el Carnaval siguiente se cantaba esta coplilla:

A San Martin, que es meon,
le limpiaron los atranques

y no para de llover,

ino sabra que ya hay bastante!

Su celebracion en este estado era un compendio de todas las funciones basicas de

una fiesta comunitaria de integracion. Su imagen, que se guarda en la ermita de la Virgen
de la Pena, solia ser trasladada procesionalmente a los campos cercanos para impartir su

[147]



bendicion y en el dia de su fiesta titular acudian masivamente vecinos de otros pueblos,
especialmente de Pozoblanco. Por la noche, las pandillas de amigos se retunen en la casa de
alguno de ellos para, entre juegos y bailes, comer la tipicas gachas blancas, elaboradas con
mucha azucar y tostones (pequefios trozos de pan frito). Con las gachas sobrantes los
jovenes suelen recorrer el pueblo tapando las cerraduras (también llamadas aqui
“llaveros”) de las puertas de las casas, lo que a la mafiana siguiente provocaba mas de un
enfado entre la poblacion (aunque siempre se trata de un disgusto hasta cierto punto
simulado, pues la costumbre es aceptada como inevitable, mandada por la tradiciéon). En
los ultimos afos las gachas han sido sustituidas por papelillos cortados en pequefios trozos
e incluso serrin, materiales que se depositan en los umbrales de las casas.

Imagen de San Martin en un estandarte fechado en 1926
que se conserva en su actual ermita de Afiora

[148]



Desde finales de los sesenta, o quizas antes, la fiesta entr6 en decadencia, hasta
llegar practicamente a desaparecer a principios de los ochenta, cuando ni siquiera se
celebraron ya los cultos religiosos. Fue en 1987 cuando de nuevo el Ayuntamiento de
Afiora, llevado seguramente por una moda general de recuperacion de tradiciones antiguas,
quiso recobrar esta fiesta ya casi olvidada y, habiéndola declarado fiesta local, prepard
algunos actos con motivo del dia del santo. En un diptico que se publicéd con este motivo se
recordaba que san Martin habia sido elegido, por votacion popular, Patron de Afora y que
durante mucho tiempo se guardaron en el Ayuntamiento o la Parroquia los documentos
que acreditaban ese voto, pero que en la actualidad habian desaparecido. Al parecer, segiin
esta fuente, el pueblo de Afiora renovo el voto a San Martin después de 1939 y asi consta,
como hemos visto, en algunas actas capitulares. Resulta conveniente resaltar la necesidad
que tuvo el Ayuntamiento de Aflora de recordar estos datos, pues en la memoria colectiva
del pueblo, sobre todo en las generaciones mas jovenes, habia desaparecido ya en buena
parte la conciencia de San Martin como patrén de la localidad.

Hasta tal punto ha llegado esta revitalizacion que en 1993 se iniciaron los tramites
para la creacion de una hermandad titular del santo. La idea surge de “un grupo de
personas de la localidad” que se dirigen al parroco y al alcalde para exponerle su idea no
solo de crear una hermandad de San Martin, sino también de adquirir un terreno para
edificar una ermita, preferentemente en el paraje de Los Jarales. El objetivo a mas largo
plazo era organizar una romeria “con motivo de su traida o regreso a la ermita™®. La idea
es bien recibida por las autoridades y se crea una comision coordinada por Antonio Benitez
Sanchez. Al aflo siguiente se anuncia ya la inscripcion de 100 hermanos en la nueva
cofradia y se detallan algunas gestiones realizadas en la busqueda de un terreno adecuado
para construir la ermita®®.

Las gestiones de la comision y de la alcaldia dan su fruto, hasta el punto de que en
1995 se anuncia la donacion que la familia Moreno Cabrera de Pozoblanco ha realizado al
pueblo de Afiora de seis fanegas de tierra en Los Jarales “para que se construya una ermita
al santo patron del pueblo y se celebre en lo sucesivo y anualmente una romeria en su
nombre”. El Ayuntamiento, por su parte, declara su intencién de adquirir algunas fanegas
mas de terreno para implantar alli otros espacios de ocio: un parque recreativo, parque
infantil y pistas polideportivas™®’.

Enseguida comienzan las obras de construccion de la ermita, que en el verano de
1996 estaba ya sacada de cimientos y en mayo de 1998 tan solo a falta de la cubierta®®. La
ermita finalmente, sin embargo, no se inaugurd hasta el 15 de marzo de 2009. Al retraso
contribuy6d no solamente la escasez de fondos para finalizar las obras, sino la demora
forzosa impuesta por el Obispado de Cordoba, que no autorizo el uso religioso del edificio
hasta que el Ayuntamiento de Afora no le cedid gratuitamente ante notario la propiedad de
la ermita y una franja de terreno perimetral (482,48 m” de superficie total)*®.

Al inaugurarse la nueva ermita se definieron también los nuevos ritos dirigidos por
la hermandad, presidida entonces por Araceli Fernandez. La imagen del santo
permaneceria en la ermita de Los Jarales hasta una semana antes de su fiesta del 11 de

23 Boletin Informativo Municipal de Afiora, n® 14, Agosto de 1993.

266 Boletin Informativo Municipal de Afiora, n® 17, Agosto de 1994.

27 Boletin Informativo Municipal de Afiora, n® 20, Agosto de 1995.

2% Boletin Informativo Municipal de Afiora, Agosto de 1996 y Mayo de 1998.
26 Boletin Oficial de Provincia de Cérdoba, 16 de abril de 2007.

[149]



noviembre, en que seria trasladado procesionalmente con acompafiamiento de fieles hasta
la parroquia de San Sebastian de Afiora. Alli recibiria los actos de culto el dia de su fiesta y
por la noche seria trasladado procesionalmente de nuevo a la ermita de la Virgen de la
Pefia, donde permaneceria hasta el Domingo de Resurreccion, dia de la fiesta de los
hornazos, en el que volvera a la ermita de Los Jarales y se celebrara alli la romeria en su
honor. Posteriormente, sin embargo, se han modificado las fechas de los traslados, estando
aun la celebracion pendiente de alcanzar un ritual definitivo.

Parece innegable que a la hora de determinar las causas que pueden alentar este
redescubrimiento del culto al santo patrén en Afiora habria que atender mas bien a criterios
socio-culturales que religiosos. Es cierto que a nivel local este renacimiento de las formas
externas de religiosidad popular se manifestaron también en la misma época con la
creacion en 1991 de la Cofradia del Santisimo Cristo del Amor y Maria Santisima de los
Dolores, la cual, aunque de la mano de influencias fordneas muy ajenas a los modos
autoctonos de expresar los sentimientos religiosos, propicié un notable desarrollo de la
actividad pasionista local. Sin embargo, resulta pertinente destacar que ni la decision de
levantar una ermita ni la eleccion del lugar para ello han estado condicionadas, ni tan
siquiera han sido influidas, por algin determinante religioso. No solo no se ha producido
ninguna hierofania o teofania, sino que falta el mas minimo hecho fundante que confiera
caracter sagrado a la ubicacion exacta del santuario. La eleccion del lugar concreto se ha
debido exclusivamente si no al azar, al menos si a la resolucion favorable de una peticion
de donacion de terrenos y de una negociacion politica, para lo cual en principio se
barajaron varias localizaciones. La decision de crear la hermandad como érgano director
del culto patronal y la subsiguiente de edificar la ermita obedeceria, por su parte, a un
deseo de fomentar la identidad colectiva de la mano de un simbolo plenamente aceptado
por la comunidad, pero también tiende claramente a la satisfaccion de una demanda social
manifestada por el vecindario de forma tacita (la existencia de un santuario rural, alejado
de la poblacion, que posibilite la realizacion anual de una romeria), necesidad nacida por la
influencia no solo de las localidades vecinas que gozan de romerias populares sino, sobre
todo, por la presion de los medios de comunicacion de masas, en concreto la television.

Es cierto que en los Ultimos tiempos se ha observado el nuevo vigor que estan
cobrando las manifestaciones religiosas en torno a los santuarios, especialmente aquellos
que se encuentran en parajes naturales de interés, sefalandose el componente ecoldgico
que subyace en estas celebraciones. La universalizacion de los alienantes modos de vida
urbanos parece hacer necesaria la existencia de estos hitos festivos que permiten un
reencuentro del hombre con la naturaleza, encuentro en el que, aunque el elemento
religioso no esta ausente e incluso es el fundamental para muchos, domina claramente una
actitud ludica de ocio en la que el ritual religioso es un conglomerado de componentes
culturales y estéticos que contribuyen a la expansion emocional y fisica.

Sin embargo, resulta imposible buscar en la necesidad de propiciar el reencuentro
del hombre con la naturaleza la revitalizacion del culto a San Martin y, por consiguiente, la
edificacion de una ermita en la dehesa, puesto que en un pueblo pequefio como Afiora los
usos vitales y los modos de trabajo exigen todavia un contacto cotidiano con el campo.
Habria que pensar mas bien en una necesidad sobrevenida a los habitantes de Afiora por
influencia de una moda de las romerias extendida por toda la geografia nacional, pero
especialmente andaluza, cuyo conocimiento ha llegado a ser exhaustivo y reiterado gracias
a la television y al empenio actual de comunidades y ayuntamientos de potenciar y
publicitar las manifestaciones tradicionales autdctonas. Asi se crea la necesidad de

[150]



peregrinar, para lo cual es necesario fijar una meta de peregrinacion, cuya eleccion por los
noriegos, faltando cualquier revelacion de la divinidad o la méas minima implicacion
devocional, ha estado determinada tan solo por el antiguo inconsciente colectivo que
atribuye a la dehesa en si misma un caracter sagrado que impregnard automaticamente a
cualquier concrecion del mismo que alli se ubique. En este cadtico conglomerado de
motivaciones socio-psicologicas no habria que despreciar tampoco la coincidencia de la
edificacion de la ermita y la creacion en su entorno de un parque rural municipal con la
politica mancomunada de la época que pretendia un dificil desarrollo del turismo rural en
la comarca como nueva fuente de ingresos que ayude a la superacion de unas estructuras
econdmicas tradicionales hoy consideradas insuficientes. Asi, observamos de nuevo como
la religiosidad popular, la sociedad y la politica econdomica marchan de la mano en
numerosas ocasiones, a la vez que se destaca la econdmica, en sus diversos aspectos, como
una de las funciones mas generalizadas de las fiestas.

8. EL FOLKLORE DE LOS PATRONES

El folclore tradicional de transmision oral cuenta siempre con la incertidumbre
sobre la autoria de las composiciones. Resulta evidente que todas las letrillas y canciones
populares anénimas fueron escritas algiin dia por un compositor concreto y luego el paso
del tiempo y la actuacion del "autor legion" de Menéndez Pidal las fue modulando y
adaptando a las diversas circunstancias que las han conservado y transmitido
generacionalmente. Raramente se ha conservado el nombre del creador original de las
piezas tradicionales y por eso decimos que pertenecen al pueblo, que es el que las ha hecho
suyas y guardado en su memoria colectiva. A veces, sin embargo, no resulta complicado
desentrafiar el misterio de la tradicion. En Afiora se canta desde hace algunas décadas
como "popular” un himno a la patrona de la localidad titulado "Virgencita de la Pefa":

Virgencita de la Pefia
Patrona de los noriegos
esperanza de tus hijos

que han nacido junto al cerro.
Los que han hundido el arado
y han cultivado su suelo

te piden que los ampares
Patrona de los noriegos.

En la vifia de mi tierra

hay un recuerdo querido,
en cada hilera un amor

en cada surco un suspiro,
en cada hoja una esperanza
y la esperanza en racimo,
Virgencita de la Pefia

es todo lo que pedimos.

En tierra de aquellos hijos

que claman hoy a tu cielo,
hacia ellos se despuntan

[151]



sus mas queridos anhelos.
Para ti van estos cantos.
Para ti van estos ruegos.
Virgencita de la Pefla
Patrona de los noriegos.””

La rogativa mariana de Afora, sin embargo, no es sino una ligera adaptacion de la
cancion "Virgen de la Carrodilla", una advocacion venerada en Mendoza (Argentina) que
recibe su culto principal durante la Fiesta Nacional de la Vendimia. En su honor se canta
alli una "tonada cuyana" escrita por el poeta y folclorista argentino Hilario
Cuadros (aunque hay cierta discusion al respecto y no falta quien atribuye la letra al
escritor mendocino Julio Quintanilla) y musicada por Pedro Herrera. La version noriega de
esta cancion argentina se limita basicamente a modificar los versos "Virgen de la
Carrodilla/ patrona de los vifiedos" por "Virgencita de la Pefia/ patrona de los noriegos" y
mas adelante, en lo que interpreto como un error muy significativo de transmision, se
altera la estrofa entera "Ten piedad de aquellos hijos/ que le han clamado a tu cielo/ haz
que a ellos se les cumplan/ sus mas queridos anhelos" por un arreglo casi ininteligible: "En
tierra de aquellos hijos/ que claman hoy a tu cielo/ hacia ellos se despuntan/ sus mas
queridos anhelos". Seglin testimonios orales, la version noriega fue realizada en los afios
80 del siglo XX.

En realidad, el auténtico himno noriego popular a la Virgen de la Pena es la jota
titulada “La que mas altares tiene”, la cual, como muchas otras manifestaciones del
folklore autdctono, combina motivos religiosos y profanos. En realidad, se trata también de
la adaptacion de una jota aragonesa dedicada a la Virgen del Pilar*’”', aunque el pueblo de
Afiora la ha asumido como propia con una alta intensidad emocional.

Es la Virgen de la Pefia,
cantando, navegando, navegué,
la que mas altares tiene

yolé

que en la Afiora no hay ninguna
cantando, navegando, navegué,
que en su pecho no la lleve

y olé.

Estribillo:

Si se va la nifia a la sala
dile que se siente

dale un besito en la cara
que se lo merece,

que se lo merece, la nifa,
que se lo merece,

si se va la nifia a la sala
dile que se siente.

270 Letra tomada del CD “Al son de la noria. Musica popular de Afiora” de la Rondalla y Coral “Ntra. Sra.
de la Pefia” (2007).

271 “La que mas altares tiene / y es la Virgen del Pilar / la que mas altares tiene / y no hay pecho aragonés
/ que en su fondo no la lleve / que en su fondo no la lleve / y es la Virgen del Pilar”.

[152]



Otro estribillo de jota que hace referencia a la Virgen de la Pefia es este:

La Virgen de la Pefia
es muy chiquita

y en nuestros corazones
tiene su ermita.

San Martin, por su parte, cuenta desde los afios 90 del siglo pasado con un himno
compuesto expresamente para ser cantado en los actos religiosos de la hermandad.

Estribillo:

San Martin, Patron de Afora,
concédenos tu bondad,
ilumina nuestras almas

y clibrenos con tu paz.

Estrofas:

Protege a este pueblo tuyo
que te venera y te quiere
ayudanos con tu ejemplo
a ser tus testigos fieles.

Eres, oh, Martin glorioso,
orgullo de nuestro pueblo
que nos ayuda a seguir
de tu caridad el ejemplo.

El pueblo de Afiora quiere
conservar la tradicion

y respetar las promesas
que le hizo a su patrén.

Oh, glorioso san Martin,
tu eres de Afora el patrén
y ante tu altar congregados
pedimos tu proteccion.

San Martin, obispo humilde,
ta que eres Patron de Afiora,
fertiliza nuestros campos
con la lluvia bienhechora.

[153]



[154]



A\
OTRAS FIESTAS SINGULARES DE ANORA

1. SAN JOSE

La primera noticia que tenemos de la hermandad de San José en Afiora data de
1773, al aparecer mencionada en un inventario provincial de cofradias®’”. A mediados de
siglo su festividad debia ser ya significativa en Afiora, pues resulta una de las elegidas por
el cura péarroco de la época, junto con la de San Martin y Pentecostés, para celebrar en ella
un triduo del jubileo perpetuo de cuarenta horas®”. De la pujanza del culto a San José en
esta época nos habla también el hecho de que su cofradia era la que mas gastos anuales
soportaba, a pesar de celebrar una tUnica fiesta anual. Ya debia existir por entonces la
imagen del santo con vara y diadema de plata que se cita en un inventario de bienes
parroquiales de 1844*’*. La hermandad todavia existia en 1913, cuando se cita entre las
organizaciones de la iglesia de Afiora que protestaron contra el proyecto del gobierno de
suprimir la ensefianza obligatoria del Catecismo en las escuelas®”. Puesto que, como
veremos, la actual Hermandad fue refundada al terminar la Guerra Civil, hemos de suponer
que, como otras asociaciones religiosas de la localidad, se disolvio durante los afios del
conflicto bélico.

La nueva Hermandad de San José de Afiora “empieza a regir” en 1942, segun
consta en el primer libro de actas que se conserva en su propio archivo, aunque no queda
erigida canénicamente hasta 1943, cuando el Obispo aprueba su Reglamento. El 25 de
noviembre de 1941 se reunieron en asamblea “la mayoria de los individuos que formaron
la antigua Hermandad de San José, previamente invitados por el sefior cura D. Manuel
Murillo de Martos, al objeto de ver si podia formarse nuevamente la referida Hermandad”.
Antonio Bejarano Rodriguez habia redactado un Reglamento para organizar la agrupacion,
el cual, tras su lectura, fue aprobado “por gran mayoria”, considerandose a partir de
entonces la hermandad como de nueva creacion. En esa Junta se eligié al Hermano Mayor
interino, recayendo el cargo por unanimidad en la persona del propio Antonio Bejarano, y
se sorted el Mayordomo para 1942, resultando elegido José Fernandez Espejo.

El Reglamento establece en su articulo primero que “el unico y exclusivo objeto”
de la Hermandad sera “promover y fomentar en cuanto sea posible el culto y veneracion
del Glorioso Patriarca San José”. Como reglamentaria y obligatoria se fija la fiesta del 19
de marzo, que deberd celebrarse con “solemne Misa Mayor en la que sin excusa ni
pretexto alguno comulgaran todos los Hermanos que no tengan justo y legitimo
impedimento, procesion general, sermon y novena o, al menos, en sustitucion de esta,
triduo”. Ademas, la Hermandad asume a su cargo “el aseo y limpieza de la sagrada imagen
y del altar y retablo donde se venera dicha imagen”, funcién que recae expresamente en el

72 AHN, Seccion Consejos, Legajo 7091, expediente 9.

23 AGOC, DO, n° 14, exp. del afio 1765. Documento con fecha 26 de marzo de 1765.
274 AHMA, reg. 59, leg. 8, expte. 1, acta de 3 de febrero de 1844.

275 El defensor de Cérdoba, 7 de mayo de 1913, pag. 2.

[155]



Mayordomo (articulo 10). También era obligacion del Mayordomo (aunque no se recoge
aun explicitamente en el Reglamento) costear el convite de la Hermandad, al que esta
contribuia econémicamente con una cantidad que fue variando a lo largo de los afios.

En su articulo cuarto se permite que puedan pertenecer a la Hermandad “todos los
habitantes de esta villa tanto varones como hembras” que profesen la religion Catolica y
“observen buena conducta conforme a las orientaciones y enseflanzas de la Iglesia
interpretadas por las autoridades eclesiasticas legitimas”. También podran pertenecer a la
Hermandad quienes, sin ser vecinos de Afiora, “lo hayan sido anteriormente o sus padres
hayan residido algun tiempo en ella”. El Reglamento no fija un niimero maximo de
hermanos. Todos los asociados mayores de edad (“tanto varones como hembras”) tendran
voz y voto en las juntas generales (articulo 19).

El articulo siete establece una cuota anual para cada hermano de una peseta y
cincuenta céntimos, aunque sugiere que “aquellos hermanos que puedan soportar mayor
cuota se la sefialen ellos mismos” (en 1947 se fija ya una cuota unica de cinco pesetas para
todos, que se sube a siete pesetas en 1953). En el ocho se fija la organizacion de la Junta
Directiva, formada por Hermano Mayor, Mayordomo, Tesorero, Secretario, Director
Espiritual y cinco vocales. El Hermano Mayor, al que corresponde la presidencia efectiva
de las Juntas y la Jefatura Superior de la Hermandad (articulo 9) podra ser reelegido sin
limitacion de acuerdo con la siguiente secuencia: el primer mandato durard un afio, pero
cada reeleccion posterior duplicara el periodo de nombramiento precedente, lo que
permitio, por ejemplo, que Antonio Bejarano Rodriguez, en su cuarta reeleccion ocurrida
en 1957, fuera reafirmado en el cargo para 16 afos mas, hasta 1973, aunque su
fallecimiento en 1967 le impidiera luego cumplir tan largo mandato. E1 Mayordomo, sin
embargo, que se elige por sorteo, no podra ostentar el cargo mas de un ano “mientras haya
hermanos que no lo hayan sido” (articulo 10). Los cargos se eligen el dia de la fiesta titular
tras la celebracion religiosa y el convite en casa del Mayordomo saliente.

El articulo 25 fija los simbolos de la Hermandad: “la insignia sera un estandarte
blanco con la imagen de San José en el centro bordada o pintada. El Hermano Mayor
llevara una banda blanca con la imagen de San José, el Mayordomo una vara con flores
naturales o artificiales y los demas hermanos un lazo verde. Ademas, cuando se disponga o
sea factible, se procurara que todos los hermanos usen una medalla con la imagen de San
José”.

En el articulo 27 la Hermandad asume cierta labor asistencial ofreciendo una misa
rezada “por cada hermano que faltare”, asi como sufragando “un entierro de estola”,
costeado por suscripcion o a prorrateo entre los asociados, “como ejercicio de caridad
hacia los hermanos muy pobres”. Esta labor asistencial era mayor en la antigua
Hermandad, hasta el punto de costear el entierro de todos los hermanos fallecidos, tal
como se recoge en el acta de 1959, cuando la propuesta de un vocal de recuperar esta
antigua costumbre es denegada inicialmente, pero vuelta a reponer en 1960 (“se acord6 por
mayoria costear entierro de una capa a todos los hermanos que fallezcan”’®).

El 22 de febrero de 1942, reunidos de nuevo los componentes de la hermandad, se
procedio a la aprobacion definitiva por unanimidad del Reglamento y eleccion de la Junta
Directiva hasta el dia de la fiesta, quedando entonces formalmente constituida la
Hermandad con 122 miembros. En esta reunion se acuerdan asimismo dos aspectos

26 Libro de actas de la hermandad. Acta de 26 de agosto de 1960.

[156]



significativos para el funcionamiento de la hermandad: que el sorteo del Mayordomo se
realice cada afio el dia 19 de marzo (fiesta del titular) y que el convite que debe ofrecer a
los hermanos el Mayordomo “sea lo mismo que el de la Hermandad de la Virgen [de la
Pefia]”. Esta circunstancia de tomar como referente de funcionamiento a la Hermandad de
la patrona quedo patente también en la reunion de 14 de marzo de 1943, cuando se acordd
que cada afio se eligieran Mayordomos para los dos afios siguientes, y no solo para un aflo,
a fin de evitar que, por cualquier imprevisto, el cargo pudiera quedar vacante, o sea, “para
que siempre hubiera, al igual que en la Hermandad de la Virgen, entrante por lo que
pudiera ocurrir”. Este segundo Mayordomo entrante se llamaria Vicemayordomo a partir
de 1944.

Unas vez sentadas las bases de organizacion y funcionamiento, las actas de las
juntas generales entran en un periodo de rutina en el que se recoge casi exclusivamente el
nombramiento de los nuevos cargos y una vaga referencia al estado de cuentas de la
hermandad, aunque sin citar cantidades ni el destino de los gastos. Por desgracia, tampoco
se proporcionan datos sobre el contenido de los rituales de la Hermandad ni sobre su labor
devocional o asistencial. En 1956 se acuerda adquirir unas andas para la imagen del santo.
En 1968 se nombra como “vicemayordomo™ a la primera mujer que ocupa un cargo en la
Junta Directiva de la Hermandad, honor que corresponde a Ana Casilda Madrid Lopez,
que, segun el reglamento, seria “Mayordomo” dos afios después. La segunda mujer en
ocupar este cargo seria Elisa Ayora Torres en 1976. En los 75 afos de existencia del cargo
de Mayordomo (1942-2016) solo en ocho ocasiones ha sido ocupado por mujeres.

En 1971 se alude por primera vez (aunque es posible que existiera desde antes) a la
“varita con la imagen del santo” que se intercambian los mayordomos al hacer el relevo
del cargo. En 1973 se acuerda comprar un tambor para la Hermandad por 2.500 pesetas
(aunque no sabemos desde cuando existia, si es que existia anteriormente, la costumbre de
que el tambor acompafiara a la Hermandad en sus actos de culto). En 1974 se plantea por
primera vez que la procesion del santo que sigue a la misa solemne el dia de su festividad
pase por la puerta del Mayordomo, pero en ese momento se deniega la sugerencia “al ser
superiores los contras a los pro”; en 1982, finalmente, se ratifica que “la procesion pase
siempre por casa del mayordomo”.

Durante los primeros afos setenta, la Hermandad conoce un periodo de
revitalizacion coincidiendo con la presencia de Juan Emilio Garcia Loépez como Hermano
Mayor y Juan Sanchez Gomez como secretario. En 1970 ingresaron en la Hermandad 20
nuevos hermanos y en 1971 se sumaron 31 mas: 51 nuevos asociados en solo dos afios,
mas que en toda la década de los 60, cuando solo se produjeron 37 nuevos ingresos en diez
afios, frente a los 71 en la década de los 50. En los 90 regresa la crisis: 28 nuevos hermanos
en diez afios (el periodo 1995-2005 llega a ser dramatico: solo cinco noriegos se inscriben
en la Hermandad durante estos once afios)*’ .

En 1984 se acuerda trasladar la celebracion al domingo mas cercano al dia 19 de
marzo, por haber dejado este de ser festivo en el calendario laboral. En 1991 se acuerda
adquirir una vara nueva para la imagen del santo y dejar la antigua “como reliquia sagrada”
de la Hermandad. Las actas se vuelven mas explicitas durante las ultimas décadas del siglo
XXy comienzos del XXI, en las que se recoge también la colaboracion de la Hermandad
con organizaciones asistenciales y de cooperacion, los itinerarios de las procesiones, los

27T Datos extraidos del “Libro de Hermanos de la Hermandad de San José” (2009) conservado en el
archivo de la Hermandad.

[157]



temas de los sermones durante las novenas, la actualizacion de listas de hermanos,
elaboracion de folletos informativos o las nuevas adquisiciones materiales (banderas,
andas, etc.).

En 1980 se procede a la renovacion del Reglamento de la Hermandad, que no se
habia modificado desde su primera redaccion, “para acomodarlo a la doctrina del Concilio
Vaticano 1I segin recomendacion del Vicario General de la Diocesis™®. Uno de los
cambios mas significativos de los nuevos Estatutos en cuanto a estructura organizativa es
el que fija la duracion del mandato del Hermano Mayor en cuatro afos, sin que se prevea
su renovacion, por lo que debe ser apartado de su puesto Juan Emilio Garcia Lopez, que lo
venia ocupando desde 1967 (en casi cuarenta afios de historia, la Hermandad solo habia
tenido hasta entonces dos Hermanos Mayores). La renovacion de los Estatutos trajo
consigo, paraddjicamente, una regresion en cuanto a derechos de igualdad, pues el decreto
del Obispado de Coérdoba que comunicaba la aprobacion canonica de los mismos incluia la
siguiente salvedad: “Las mujeres solo pueden pertenecer a la Hermandad a efectos
espirituales”", 1o que, de hecho, las privaba de la posibilidad de ocupar cargos de la Junta
Directiva, incluida la mayordomia. Esta restriccion, sin embargo, no se cumplid
totalmente, pues en 1986 ocupé el cargo de “Mayordomo” Josefa Garcia Bejarano (la
tercera en la historia de la Hermandad) y en 1988 aparece también una mujer como vocal.

En 1991 se procede a una nueva revision de los Estatutos para “adaptarlos a los
tiempos actuales™*’, con el principal objetivo de permitir de nuevo la participacién plena
de la mujer en los cargos directivos. Los nuevos Estatutos se aprobaron en Junta General
Extraordinaria por mayoria absoluta. En el articulo 17 se establece que todos los cargos
que componen la Junta Directiva seran elegidos “entre todos los miembros mayores de
edad, tanto mujeres como hombres”. En 1997 se nombra a la primera Hermana Mayor de
la Hermandad, al resultar elegida para el cargo Agustina Madrid Herruzo. Por lo demas,
los nuevos Estatutos recogen, ademas de los fines devocionales propios de la Hermandad,
otros fines de indole formativa (“en materia de moral, Sagrada Escritura, Dogma,
Liturgia...”) y caritativa y establecen que el Hermano Mayor podra ser reelegido de forma
consecutiva una sola vez. Entre las obligaciones propias del Mayordomo se afiade ahora lo
que la costumbre ya habia convertido en reglamentario: “ofrecer a los hermanos un
aperitivo, si sus posibilidades econdmicas se lo permiten, contribuyendo la Hermandad a
tal menester con una cuota designada al efecto por la Junta Directiva” (articulo 15c¢).

La hermandad de San José se ha mantenido con mucha pujanza desde su
refundacion en 1942, hasta el punto de convertirse durante mucho tiempo en la que mayor
numero de hermanos congregaba de todas las que existian en Afiora. Hombres, mujeres y
nifios, familias enteras, estaban “apuntados” a la hermandad y ocupar el puesto de
mayordomo —que se elegia por estricto sorteo anual- era una aspiracion gozosa de todos
ellos.

La celebracion, segin hemos indicado, incluye una novena, misa mayor el dia de la
fiesta y procesion con la imagen del santo por las calles del pueblo, cuyo recorrido al
menos desde 1982 pasa por la casa del Mayordomo. A su término, hermanos e invitados se
trasladan a la casa del Mayordomo para disfrutar del convite de la hermandad. El convite
lo costea el mayordomo y antiguamente consistia en pufiados de garbanzos tostados,

8 Libro de actas de la hermandad. Acta de 3 de marzo de 1980.
27 Decreto de la Cancilleria del Obispado de Cordoba con fecha 4 de febrero de 1981.
280 ibro de actas de la hermandad. Acta de 10 de septiembre de 1991.

[158]



altramuces y reposteria tradicional (bizcochadas, rosquillos de los tres pesos, turrones,
brazo de gitano y hojuelas), asi como vinos, licores y refrescos. Los hermanos se sentaban
en filas de sillas, sin mesas, dispuestas a lo largo de toda la casa y el corral de la vivienda
del mayordomo, mientras sus familiares, amigos o vecinos que se habian ofrecido para esa
tarea iban pasando con las bandejas de dulces, de las que cogen directamente los
comensales. En la actualidad se ha ido transformando en una comida mas convencional,
con entremeses y aperitivos variados. Al término del convite se sortea entre todos los
hermanos mayores de edad el cargo de mayordomo para dentro de dos afios. A
continuacion, se entrega la vara de San José al mayordomo entrante —que fue elegido dos
afios antes- y todos se dirigen a su casa, donde son agasajados con otro convite mas ligero.
Un uso similar mantienen en Afiora las hermandades de la Virgen de la Pefa (24 de
agosto) y Santa Lucia (13 de diciembre).

Cuando el convite se organizaba en la propia casa del mayordomo, era costumbre
que durante las semanas anteriores al dia de la fiesta, todas las familias que tenian alguna
relacion (de parentesco, de vecindad o de amistad) con la del mayordomo le ofrecieran
alglin obsequio con el que ayudar a la preparacion del convite: docenas de huevos, kilos de
azucar, aceite, harina, miel, frutas confitadas, etc. Un acto que manifiesta la solidaridad
espontanea de los nucleos rurales ante la necesidad ajena -aunque ésta sea solo figurada,
pues asumir el cargo de mayordomo es voluntario- y la pervivencia de formas arcaicas de
intercambio como procedimiento de relacién econdmica y social. Quienes han recibido el
obsequio quedan asi, a su vez, obligados a dispensarlo en el futuro a los nuevos
mayordomos.

Estos banquetes de hermandades pueden relacionarse simbolicamente con una
primitiva forma de intercambio, estudiada por la antropologia cultural en los pueblos
igualitarios organizados en poblaciones de tamafio reducido, conocida como
redistribucion, la cual jugd un papel muy importante en la creacion de distinciones de
rango. Segin Marvin Harris, "se habla de redistribucion cuando las gentes entregan
alimentos y otros objetos de valor a una figura de prestigio como, por ejemplo, el cabecilla,
para que sean juntados, divididos en porciones y vueltos a distribuir"™*'. El banquete
ofrecido por el mayordomo, tras unas semanas en las que ha sido obsequiado por la
poblacion con alimentos o dinero con los que prepararlo, se asemeja a aquellas fiestas de
las que también nos habla Harris con las que en los pueblos primitivos se renovaba
ritualmente la identidad de grupo. La mayoria de las hermandades constituyen, de hecho,
grupos cerrados, con sus propias normas y sus rituales distintivos, lo que convierte estos
convites, en su significado, en comidas rituales reservadas a un grupo social o de edad
determinado y con una intencion explicita de renovacion: de las relaciones entre sus
miembros y de la propia identidad del grupo.

Las proclamaciones publicas de la generosidad del mayordomo-redistribuidor y de
su calidad como anfitrién a las que va asociado el intercambio redistributivo no estan
ausentes tampoco en este tipo de festines de mayordomia: la compensacion de los
mayordomos, como la de los redistribuidores primitivos, reside simplemente en la
admiracién que le tributardn sus convecinos™”. A diferencia de lo que ocurre en el
intercambio reciproco que se produce en otros momentos festivos de la localidad (como en
las bodas), aqui el que ofrece no espera necesariamente recibir, pues para ser elegido

81 Marvin Harris, Nuestra especie, Alianza Editorial, Madrid, 1995, pag. 371.
22 |bidem, pag. 372.

[159]



mayordomo es necesario cumplir una serie de  requisitos -entre ellos, obviamente, ser
miembro de la Hermandad- que no tienen todos los que colaboran en la preparacion del
banquete. Por lo demas, el mayordomo representa muchas veces en estas hermandades,
como los cabecillas en las sociedades igualitarias, a un tipo de lider sin ninguna autoridad
explicita en los asuntos organizativos o de funcionamiento de la propia hermandad, siendo
su papel en muchos casos meramente representativo.

La mayordomia de San Jos¢ de Afiora, como ocurre en la mayoria de las
hermandades de Los Pedroches, no representa un modo institucionalizado de acreditar
publicamente un status social elevado ni un mecanismo para acceder simbolicamente a ¢l.
La condicion de mayordomo se obtiene en casi todas las hermandades por sorteo o por
riguroso orden de antigiiedad, con lo que queda excluida cualquier manifestacion ostentosa
de poder econémico sobre el resto de los cofrades. Se produce, por tanto, una negacion
simbolica de la realidad, al no reflejar el sistema de mayordomias las diferencias de nivel
econdmico existentes entre los hermanos. A ocultar estas diferencias contribuia la estricta
reglamentacion sobre el contenido concreto de los convites, que debia ser el mismo
independientemente de las posibilidades econdomicas del mayordomo, y el rechazo
colectivo a una ostentacion desmesurada por parte del mayordomo, lo que ayuda también a
la no elevacion progresiva de los costes, que hubiera supuesto el rechazo de muchos
hermanos a ocupar el cargo.

El autor de este libro (centro) como Mayordomo de la Hermandad de San José en 1984

[160]



En la siguiente lista aparecen los nombres de los 75 mayordomos que han ocupado
el cargo desde la refundacion de la hermandad en 1942:

1942. José Fernandez Espejo 1980. Juan Reyes Madrid Ruiz
1943. José Sanchez Caballero 1981. Victoriano Risquez Benitez
1944. Juan José Madrid Sanchez 1982. Juan Matilla Olmo

1945. Juan Herruzo Sanchez 1983. Antonio Gonzalez Caballero
1946. José Bravo Garcia 1984. Antonio Merino Madrid

1947. Jacinto Madrid Sanchez 1985. Baldomero Garcia Sanchez
1948. Francisco Herruzo Caballero 1986. Josefa Garcia Bejarano

1949. Francisco Bejarano Merino 1987. Juan José Bravo Matilla

1950. Manuel Rubio Gémez 1988. José Herruzo Caballero

1951. Sebastian Garcia Sanchez 1989. Sebastian Garcia Fernandez
1952. Eulalio Sanchez Garcia 1990. Jacinto Martin Gonzalez Exposito
1953. Antonio Bernal Montero 1991. Juan Garcia Ruiz

1954. Policarpo Lopez Lopez 1992. Rafael Ruiz Merino

1955. Rafael Bejarano Barrios 1993. Agustina Madrid Herruzo
1956. Antonio Olmo Gonzélez 1994. Manuel Rubio Ruiz

1957. José Sanchez Muifioz 1995. José Félix Rodriguez Barrios
1958. José Rodriguez Bejarano 1996. Antonio Espejo Gil

1959. Juan Fernandez Tirado 1997. Heliodoro Bejarano Garcia
1960. Juan Reyes Madrid Lopez 1998. Josefa Teresa Madrid Garcia
1961. Juan Sanchez Gémez 1999. Antonio Sanchez Lopez

1962. Miguel Bejarano Barrios 2000. Antonio Merino Ruiz

1963. Jos¢ Madrid Gil 2001. Francisco Sanchez Herruzo
1964. Antonio Bejarano Ruiz 2002. Miguel Rodriguez Fernandez
1965. Juan Bejarano Barrios 2003. Eugenia Caiiuelo Gil

1966. Juan Emilio Garcia Lopez 2004. Maria Teresa Gil Garcia

1967. Francisco Merino Ranchal 2005. José Caiuelo Galan

1968. Francisco Gil Garcia 2006. Miguel Sanchez Gil

1969. Rogelio Pizarro Serrano 2007. Juan Barrios Lopez

1970. Casilda Madrid Lépez 2008. José Reyes Madrid Fernandez
1971. Daniel Lopez Risquez 2009. José Antonio Fernandez Bejarano
1972. José Domingo Rodriguez Merchan 2010. José Manuel Franco Gonzalez
1973. Juan Madrid Fernandez 2011. Jos¢ Maria Bejarano Garcia
1974. Pelagio Ruiz Garcia 2012. José Antonio Fernandez Lopez
1975. Eulalio Fernandez Garcia 2013. Isabel Sanchez Benitez

1976. Elisa Ayora Torres 2014. Francisco Ruiz Fernandez
1977. Desiderio Madrid Lopez 2015. Miguel Sanchez Cafiuelo
1978. Juan Sanchez Caballero 2016. Juan Zabala de la Fuente

1979. Rafael Fernandez Merchan

[161]



fiora (2004)

e e W e i N T ey

P
v »F e
Ry e i
. A

#an g

Procesion de Semana Santa en Al

—~
(2]
5=
o
N
=
©
=
(=}
pie
<<
(<)
=]
n
[
=
°
[
[a)]
%)
L
<5}
o
o
(<5}
j=2]
=
>
<
(<)
o
oy
(5]
(=2
<
E




2. SEMANA SANTA

Como ocurre en la mayoria de los pueblos de Los Pedroches, donde han alcanzado
un mayor desarrollo las fiestas populares relacionadas con la exaltacion de la naturaleza y
la fecundidad de la tierra, la Semana Santa de Afora no constituye en su manifestacion
externa una celebracion destacable dentro del ciclo festivo. La sencillez y la sobriedad son
las notas mas sobresalientes de sus rituales, como corresponde a una comarca donde la
expresividad estética del barroco dominante en la Semana Santa andaluza no ha
conseguido imponerse en ninguno de sus dmbitos. Solo desde hace unas décadas, debido a
influencias foraneas que tienden a una estandarizacion no solo de los usos y costumbres
sino también de los modos de exteriorizar los sentimientos, incluidos los religiosos, la
actividad externa de la Semana Santa de Afiora ha iniciado un nuevo desarrollo, gracias a
la creacion de la Cofradia del Santisimo Cristo del Amor y Maria Santisima de los
Dolores.

En las relaciones de gastos que se incluyen en los informes de las Visitas Generales
del obispado a la parroquia aparecen desde antiguo los pagos destinados a “armar y
desarmar el monumento”, a los “ramos y junzia para el Domingo de Ramos”, a “la cera
blanca y amarilla para el cirio pasqual de las tinieblas”, asi como para los sermones de
Pascua y Adviento que predicaban religiosos venidos de fuera, en lo que constituyen las
primeras alusiones documentales a las celebraciones de la Semana Santa en Afiora.

La historia de la Semana Santa de Afora, sin embargo, se inicia propiamente a
mediados del siglo XVI, cuando se funda en este pueblo la Cofradia de la Vera Cruz, a la
que ya hemos aludido repetidamente al hablar de la fiesta de la Cruz. Se trata de la
advocacion penitencial mas antigua de la diocesis de Cordoba, que nacid en la capital en
1538 y enseguida se extendio a las restantes localidades, incluso a nucleos de poca entidad
demografica como Afiora, que por entonces contaba con unos 500 habitantes. La Vera
Cruz es una cofradia de las llamadas de sangre, porque sus miembros se azotaban durante
la estacion de penitencia del Jueves Santo, en la que se procesionaba al Cristo Crucificado.
Esta hermandad perdi6 su primitivo caracter a finales del siglo XVIII, cuando Carlos III,
dentro de la actitud contraria a las manifestaciones religiosas tradicionales que trajo
consigo el pensamiento racionalista de la Ilustracion, prohibié la presencia de
disciplinantes en las procesiones de Semana Santa. Sin embargo, a mediados de ese siglo
la Cofradia del Santisimo Cristo de la Vera Cruz de Afiora aparece relacionada en el
Catastro de Ensenada, segin hemos visto, como una de las que mas bienes posee y mas
rentas percibe, y todavia en 1843 figura en una relacion de cofradias locales poseedoras de
bienes arrendatarios, ahora con el nombre de Cofradia del Santo Cristo de la Columna y
Vera Cruz. En un inventario de la iglesia de 1844 consta la existencia de la imagen de
Jestis de la Columna™. Durante el siglo XIX parece que la procesion del Jueves fue
sustituida por la del Santo Entierro el Viernes Santo™*.

La Cofradia de la Vera Cruz es, por lo demas, no solo la unica hermandad
penitencial de la que tenemos noticias en Afiora hasta el siglo XX sino practicamente el
unico dato sobre actividades pasionistas en este pueblo. Sabemos ya que en 1589 existia en
el retablo del altar mayor de la parroquia de San Sebastidn una talla de la Magdalena y que

28 AHMA, Actas Capitulares. 3 de febrero de 1844.
284 Varios Autores, Semana Santa en los pueblos cordobeses, Caja Provincial de Ahorros, Cérdoba, 1990,
pag. 93.

[163]



en un inventario de 1844 se registra también una pintura de este personaje biblico, pero
ignoramos su papel en el desarrollo historico de la Semana Santa noriega.

La Semana Santa de Afiora en el siglo XX cuenta con tres periodos muy definidos.
El primero de ellos, como en tantos otros ambitos de la vida local, llega hasta el comienzo
de la guerra civil. Hacia 1900 se creo6 la Cofradia de Nuestra Sefiora de los Dolores, a la
que solo pertenecian mujeres y que procesionaba a su imagen titular el Viernes de Dolores
al anochecer. Esta hermandad ha sido la tinica penitencial existente en Afiora hasta 1990;
la parroquia organizaba el resto de las procesiones.

El Viernes Santo tenia lugar una procesion con cuatro pasos: Jesus Nazareno,
Cristo amarrado a la Columna, Cristo Crucificado y Virgen de los Dolores. A su término
se realizaba un Via Crucis que tenia sus estaciones sefialadas con monumentales cruces de
piedra a lo largo del Camino de las Cruces y calle Amargura hasta culminar con un
calvario en el recinto de la ermita de la Virgen de la Pefia. El Sabado Santo, siguiendo la
costumbre frecuente en muchos pueblos de que la unica efigie pasionista de Maria desfile
en las diferentes procesiones con ligeras variantes en su indumentaria, se realizaba por la
mafiana una procesion con la Virgen de los Dolores vestida de blanco. El Domingo de
Resurreccion, por fin, tenia lugar, también por la mafiana, una procesion con una pequefia
imagen de Cristo Resucitado. Todas estas imagenes penitenciales, de las que
desconocemos su origen y calidad artistica, fueron destruidas en 1936.

Tras la guerra civil la Iglesia adquiri6 a través de particulares dos nuevas imagenes,
una Virgen de los Dolores de candelero traida de Sevilla y un Cristo Crucificado de serie, e
intent6 recuperar los antiguos desfiles procesionales. Sin embargo, a partir de ahora sera el
criterio del parroco el que determine el desarrollo de las manifestaciones penitenciales, sin
que exista una linea clara de seguimiento. Se mantiene la Cofradia de la Virgen de los
Dolores y su estacion del Viernes de Dolores. Durante muchos afios se celebré una
procesion con el Crucificado el Jueves Santo y con el Crucificado y la Dolorosa el Viernes.
A principios de los ochenta, por iniciativa del parroco don Pedro Fernandez Olmo, se
renueva con esplendor la procesion de las palmas del Domingo de Ramos, a la que asisten
gran nimero de nifios y nifas vestidos de hebreos. Durante todo este periodo dos notas
caracterizan a las procesiones: su brevedad, siguiendo el itinerario habitual de todas las
procesiones locales, y el hecho de que el pueblo no las contempla, sino que participa en el
desfile acompafiando a las imagenes en su recorrido.

La ultima etapa de la Semana Santa de Afiora se inicia el Viernes Santo de 1991
con el desfile procesional por primera vez de la Cofradia del Santisimo Cristo del Amor y
Maria Santisima de los Dolores, nacida un afo antes por iniciativa de Antonio Benitez
Sanchez, presidente de la Hermandad de San José, y Pedro Fernandez Olmo, parroco de la
localidad. En el momento de su primer acto penitencial publico, 1a hermandad contaba con
190 miembros, de los cuales 120 vestian el uniforme de nazareno y 70 el uniforme de
dolorosa, con peineta y mantilla negra. Se rige por una Junta Directiva nombrada por la
Asamblea General.

La aparicién de esta cofradia significo una ordenacién de las manifestaciones
penitenciales populares. En 1990 desfilé por ultima vez la antigua cofradia de la Virgen de
los Dolores, que se disolvid en la recién creada. En su lugar, este dia se celebra en la
actualidad el pregén de la hermandad, instituido en 1994 con Eulalio Fernandez Sanchez
como primer pregonero. El Viernes Santo tiene lugar el unico desfile penitencial que se

[164]



celebra en la actualidad, con las dos imagenes titulares acompafiadas de la banda de
tambores y cornetas de la localidad. Cada imagen realiza un itinerario diferente, que varia
anualmente, para propiciar un encuentro en alguna plaza o lugar abierto de la localidad.
Alli un miembro de la cofradia pronuncia unas palabras y a continuacion las dos imagenes
se dirigen juntas hacia la parroquia. La Dolorosa es llevada a hombros por mujeres y el
Crucificado por hombres.

3. SAN SEBASTIAN

El culto a San Sebastian, que celebra su festividad el 20 de enero, procede
probablemente de la Espana visigoda y, en la provincia de Cordoba, ya en el siglo IX habia
en Espiel una basilica dedicada a este santo®™. Su advocacion estd muy extendida en Los
Pedroches, existiendo en casi todos los pueblos iglesias o ermitas consagradas a San
Sebastian por ser uno de los santos a cuyo patronazgo se recurre como defensa ante las
epidemias. Este martir romano, que en los primeros siglos del cristianismo habia asumido
muchos de los atributos antes asignados al dios romano Apolo, se convirtié en toda la
cristiandad en eje central de los ritos catdlicos de profilaxis contra la peste, principalmente
en la época de la Contrarreforma, cuando se definieron las ceremonias y rituales para hacer
frente a la epidemia reiterada.

En la primera descripcion conocida de la iglesia de Afiora ya se nos dice que “el
retablo del altar mayor mediano dorado aparece casi llano y en medio a sefior san
Sebastian de bulto y talla y a los lados san Bartolome e la Madalena"**. El titular de la
parroquia celebraria su fiesta en Afnora, logicamente, desde los primeros afios de la
ereccion de la iglesia, a mediados del siglo XVI. No poseemos muchos datos antiguos,
pero nos consta desde principios del siglo XVII un cargo en los gastos de la parroquia
destinado a “celebrar la fiesta de San Sebastian, advocacion de la iglesia de la dicha
villa”ZSZéSTodavia en 1831 el Ayuntamiento colaboraba con 100 reales a la “fiesta del santo
titular™".

Durante algtin tiempo, la fiesta se cumpliment6 con la procesion de la imagen del
santo que se custodia en el altar mayor de la parroquia, pero en los ultimos tiempos la
celebracion se realiza de forma intermitente.

4. SAN ANTON

"Hasta San Anton, Pascuas son", dice el refranero. Caro Baroja, por su parte,
afirma que el carnaval se inicia propiamente con el afio, siendo las cencerradas de San
Anton uno de sus actos inaugurales. En Afiora el 17 de enero siempre se celebrd de tan
ruidosa forma. Pandillas de chiquillos -y no tan chicos- recorrian el pueblo y alrededores
cargados de cencerros, campanas y campanillas, tomadas muchas veces de los animales,

83 C. Garcia Rodriguez, Ob. cit. pag. 175.

26 AGOC, VG, leg. 3a, pieza 5, fol. 2.

BT AGOC, VG, leg. 3, pieza 13. Afio 1628.

28 Interrogatorio de propios y arbitrios (1831). AHMA, reg. 428, leg. 37, expte. 9. Respuesta a la pregunta
sexta.

[165]



haciéndolas sonar estruendosamente. En otros pueblos de la comarca, como Torrecampo o
Pozoblanco, esta actividad aparece asociada a la fiesta de San Juan: los chavales
correteaban con su instrumental por las calles para "despertar al santo". La antropologia
cultural nos dice que estos ritos estaban relacionados con el deseo de ahuyentar los malos
espiritus, o bien se trataria de un ejemplo de magia imitativa de las tormentas, a fin de
espantar sus posibles maléficos efectos.

Frazer™ nos informa de multitud de rituales por todo el mundo basados en el ruido
como modo de expulsar los demonios de los poblados o de los campos, algunos de los
cuales se realizan de forma periddica en ciertas estaciones del aflo. Como en tantas otras
ocasiones, estos ritos paganos han sobrevivido en el cristianismo asociados a fiestas
religiosas, sin que se recuerde ya muy bien su significado, pero casi idénticos en forma y
desarrollo.

Independientemente de la interpretacion que la antropologia realiza de estas
cencerradas, su verdadero interés reside en el apego a las tradiciones heredadas de los
mayores que su practica supone. También habia un folklore acompafante, hoy ya remoto,
con la salmodia repetitiva de los ritos ancestrales.

San Anton hizo unas gachas
convid6 a las muchachas
y a mi no me convido.

San Antdn, San Anton,
(qué te he hecho yo?

San Anton hizo unas migas
convido a las hormigas
y a mi no me convido.

San Antén, San Anton,
(qué te he hecho yo?

San Anton hizo un gazpacho
convido a los muchachos
y a mi no me convido.

San Antén, San Anton,
(qué te he hecho yo?

San Antén hizo un puchero
se lo comid con esmero
y a mi no me convido.

San Antdn, San Antén,
(qué te he hecho yo?

2 J.G. Frazer, Ob. cit., pags. 622 ss.

[166]



Nifios con cencerros en la fiesta de San Anton de Afiora

Desde hace algunas décadas, la Cooperativa ganadera "El Cajilon" de Afora (filial
de Covap) lleva a cabo una meritoria iniciativa de apoyo al rescate y mantenimiento de las
cencerradas de San Antén, una de esas tantas tradiciones en peligro de desaparicion si
nadie lo detiene. Con motivo de la fiesta patronal, el 17 de enero, la cooperativa convoca a
los niflos de la localidad para que acudan con todo tipo de cencerros y campanillas,
haciéndolos sonar ruidosamente, a un recorrido que parte de la iglesia de San Sebastian
hasta la nave que la entidad ganadera tiene en el poligono industrial. Alli se obsequia a los
"instrumentistas" con una bolsa de golosinas. Casi medio centenar de nifios y nifias de
todas las edades han acudido los ultimos afios a la llamada de la tradicion.

No hay en Afiora tradicion de bendicion de animales, como en otros lugares.

5. LA CANDELARIA

El origen ancestral de la fiesta de la Candelaria se pierde, como el de tantas otras,
en la antigua Roma, donde ya en febrero de celebraban las Lupercales, cuyo ritual incluia
actos de purificacion y fertilidad. El Papa Gelasio I prohibié y condend el ceremonial
pagano en el afio 494 y mas tarde la fiesta se cristianizd al unirse a la liturgia de
la Presentacion de Jesus en el Templo y la Purificacion de la Virgen Maria después del
parto, celebraciones ambas asociada a los cirios, antorchas y candelas encendidas en las
manos de los fieles durante los oficios religiosos.

[167]



Candelorio en las proximidades del dep6sito de aguas de Afiora

La fiesta litargica de la Candelaria se celebra en Anora desde antiguo. En 1630, por
ejemplo, consta entre los pagos realizados por la parroquia cierto gasto de cera “para el dia
de la Purificacion”™®. Constituye, ademas, una de las fiestas a cuyo mantenimiento
colaboraba el Ayuntamiento, segun registra en el siglo XVIII el Catastro de Ensenada al
incluir como gastos del concejo: “La zera que se gasta el dia de la Purificazion de Nuestra
Sefiora”". Todavia en un Interrogatorio de Propios y Arbitrios de 1831 se consignan 45
reales para “la funcion de la Candelaria y cera™”.

Hay testimonios orales de que tras la misa de la Purificacion se realizaba una
pequefia procesion con una imagen de la Virgen de la Candelaria, hoy desaparecida,
portando en las andas un par de palomas y una o varias roscas de pan. Existia la creencia
de que si durante la procesion de la Candelaria las velas se apagaban el invierno aun
duraria, mientras que si no se apagaban su final se adivinaba cercano, lo cual se expresaba
en este dicho popular: "Si la Candelaria implora, el Invierno fora. Y si no implora, ni
dentro ni fora".

La fiesta popular ha estado siempre vinculada a la realizacion de los “candelorios”,
grandes hogueras formadas con lefia y maderas de cualquier procedencia que los nifios de
la calle se encargaban de acarrear y almacenar durante las semanas anteriores a la fiesta.
Durante la tarde del dia 2 de febrero se montaban los candelorios en plazas y lugares
abiertos del interior del pueblo, para ser encendidos al atardecer. En torno al fuego se
reunian luego los vecinos para recrear el ambiente acostumbrado en este tipo de rituales: se

20 AGOC, VG, Leg. 3, pieza 14. Afio 1630.

2! Catastro de Ensenada. Interrogatorio General. Respuesta a la pregunta 25.

2 Interrogatorio de propios y arbitrios (1831). AHMA, reg. 428, leg. 37, expte. 9. Respuesta a la pregunta
sexta.

[168]



asaba comida en las brasas, se contaban anécdotas y chascarrillos y se contribuia a la
identificacion por barrios o calles en funcion de la grandiosidad del candelorio y su
comparacion con el resto que se encendian en el pueblo. Asociados a la fiesta existen
diversas expresiones de caracter proverbial: cuando las grandes llamas desaparecian, los
adultos solian golpear los lefios y proclamar "jTantas chispas, tantas fanegas!", en alusion
a los deseos para la cosecha venidera y como hechizo para asegurar la fertilidad de los
campos.

La fiesta de la Candelaria llegd practicamente a desaparecer en Afiora durante las
ultimas décadas del siglo XX. Recientemente ha sido recuperada gracias al impulso del
Ayuntamiento, aunque resulta dificil reconocer en ella los componentes sustanciales que la
justificaban antiguamente. En la actualidad los candelorios, por medida de seguridad, se
instalan en las afueras del pueblo y los nifios que los mantienen estan organizados por
cursos escolares o por edades. Surge la costumbre de recorrerlos todos ellos y finalmente
recalar en el “candelorio oficial” que el Ayuntamiento organiza en el recinto ferial, donde
se agasaja a los visitantes con parrilladas de carne y embutidos.

6. SANTA Lucia

Santa Lucia fue una joven de Siracusa (Sicilia) que recibié martirio en tiempos del
emperador Diocleciano por defender su castidad y su fe cristiana. La leyenda mas conocida
es la de que, para no agradar a un pretendiente indeseado, ella misma se arrancé los ojos,
que en la iconografia popular suele portar en un plato o copa®”. El nombre de la santa
(derivado del termino latino lux, “luz”) parece relacionar su figura con las fiestas paganas
de comienzo del solsticio de invierno, que este culto cristiano vendria a sustituir, tal como
hemos visto que es norma a lo largo de la historia.

El culto a Santa Lucia se inici6 a raiz de su muerte (siglo IV), a partir de su tumba
en la catacumba de Siracusa, donde ya era reconocida como protectora de la vista. En el
siglo VII el papa Honorio le dedica una iglesia en Roma, marcando asi la difusion de su
culto por todo el territorio cristiano. En Espafia tendriamos testimonios del culto a Santa
Lucia desde fines del siglo X1, puesto que ya entonces aparece incluida en el Pasionario
hispanico®*.

La antigiiedad del culto a Santa Lucia en Los Pedroches viene atestiguado por el
conjunto de imagenes romanicas datadas en el siglo XIII que fueron encontradas en 1955
ocultas en uno de los muros de la ermita de la Virgen de Guia de Villanueva del Duque,
una de las cuales corresponde a la santa siracusana. Precisamente en esta localidad es
donde mejor se ha mantenido la fiesta en su honor, dirigida por una hermandad militar y
que incluye en su ritual los candelorios de aulagas que arden durante toda la noche y los
convites ofrecidos a los cofrades por los cuatro hermanos de honor, durante los cuales se
bebe vino en las tradicionales templaeras. En Hinojosa del Duque existia también una
cofradia en honor de Santa Lucia ya en 1604>”.

2% Al parecer, se trata de una leyenda apocrifa, que se habria difundido en torno al siglo XIV, pues no aparece
en los martirologios mas antiguos, como la Legenda aurea de Santiago de la Voragine, escrita hacia 1280.
Véase Santiago de la Voragine, Leyenda Dorada, Alianza Editorial, Madrid, 2001, vol. I, pags. 43-46.

2% Fabrega, Pasionario, pag. 243.

2% J. Agudo Torrico, Ob. cit., pag. 106.

[169]



Junta directiva y otros miembros de la hermandad de Santa Lucia en Afiora (1983)

El dato mas antiguo sobre el culto a Santa Lucia en Afiora se remonta a 1773, afo
en que se confecciona el informe sobre hermandades, cofradias y congregaciones ordenado
por el Conde de Aranda, al que ya nos hemos referido en varias ocasiones”®. En este
documento consta que en Afiora existia ya una Hermandad de Santa Lucia, con aprobacion
del Real y Ordinario eclesiastico, que celebraba una fiesta anual con un gasto de 68 reales
(el menor de todas las que existian entonces en la localidad). La inexistencia de recursos
propios hace que no vuelva a ser citada en la documentacion consultada. Con esa modestia,
y siguiendo los avatares historicos de otras cofradias semejantes, se ha mantenido hasta la
actualidad.

La hermandad todavia existia en el primer tercio del siglo XX, pero es posible que
se disolviera durante la Guerra Civil y, como la de San José, se refundara en los afios de
posguerra. El unico libro de actas que se conserva en la actualidad inicia sus sesiones en
1956, aunque el comienzo de la primera pagina hace presuponer su existencia anterior:
“después de dar a conocer ciertas deficiencias existentes en dicha asociacion”. Hay
entonces un intento de reorganizacion que se salda con el nombramiento de Jacinto Madrid
Sanchez como presidente (cargo que ocupara hasta 1983) y el propdsito de redactar un
reglamento “que regule la buena marcha de la Hermandad”.

Con posterioridad han ocupado el cargo de Presidente-Hermano Mayor: Juan
Fernandez Olmo (1983-1992), José David Herruzo Lopez (1992-1997), Rafael Gil Rubio
(1997-2002), Domingo Bejarano Sanchez (2002-2014) y Juan Madrid Madrid (2014 hasta
la actualidad). Ya desde aquel primer reglamento se establece la figura del Mayordomo, el

2% AHN, Seccion Consejos, legajo 7091, expte. 9.

[170]



cual, a diferencia de lo que ocurre en otras hermandades locales, no se elige por sorteo,
sino “por antigliedad de inscripcion en la Hermandad”. Hasta 1999 no ocupa el cargo la
primera mujer, correspondiendo tal honor a Maria del Carmen Rubio Séanchez, que
también habia sido la primera hermana inscrita, alla por los afios sesenta.

ol 0 ©

A

\
A
\
\
\
\
\
\
\
\
N
\
3
\
:
\
\
N
3
7
N
\
:
3
{
$
\

I

-

RSV \3/‘71,

Procesion de Santa Lucia (2011)

La hermandad celebraba su fiesta el 13 de diciembre, de acuerdo con el calendario
litargico, hasta que en 1977 se acordd trasladar la celebracion “al proximo domingo
después del dia 13”. El ritual incluye misa mayor, procesion con la imagen titular y convite
ofrecido por el mayordomo. Los hermanos se distinguen portando en la solapa una medalla
de la santa con un lazo rojo.

[171]



1957.
1958.
1959.
1960.
1961.
1962.
1963.
1964.
1965.
1966.

A continuacion reproducimos la relacion de mayordomos que han ocupado el
cargo desde 1957, segun los datos que aparecen en el Libro de Actas de la Hermandad (en
letra cursiva aparecen los nombres de los mayordomos que no se citan expresamente como
tales en las actas, pero que he podido deducir por otros datos contenidos en ellas):

Juan Madrid
Miguel Garcia Madrid
Placido Rubio Madrid
Angel Rubio Madrid
Jacinto Madrid Sanchez
José Maria Rubio Mufioz
José Reyes Madrid Gil
Juan Fernandez Espejo
José Sanchez Garcia
Sebastian

(“Mayor”)

1967.
1968.
1969.
1970.
1971.
1972.
1973.
1974.
1975.
1976.
19717.
1978.
1979.
1980.
1981.
1982.
1983.
1984.
1985.
1986.

Sebastian Garcia Fernandez
José Herruzo Caballero
Luis Herruzo Caballero
José Sanchez Madrid
Cristino Madrid Sanchez
Antonio Sanchez Bejarano
Miguel Herruzo Lopez
Pablo Madrid Gil

José Domingo Rodriguez Merchén
Rafael Barrios L6pez
Bartolomé Garcia Madrid
Francisco Sanchez Bejarano
Domingo Bejarano Sanchez
Bartolomé Benitez Sanchez
Juan Fernandez Olmo

José David Herruzo Lopez
Francisco Herruzo Herruzo
Juan Franco Garcia

José Garcia Sanchez
Bonifacio Bravo Ruiz

7. DiA DE LOS HORNAZOS

Garcia Fernandez

1987.
1988.
1989.
1990.
1991.
1992.
1993.
1994.
1995.
1996.
1997.
1998.
1999.
2000.
2001.
2002.
2003.
2004.
2005.
2006.
2007.
2008.
2009.
2010.
2011.
2012.
2013.
2014.
2015.
2016.

Rafael Garcia Bejarano
Rafael Garcia Franco
Francisco Bravo Garcia
Rafael Bejarano Bejarano
Juan Ramén Merino Risquez
Francisco Fernandez Barrios
Vicente Mufioz Rodriguez
Bartolomé Madrid Garcia
José Antonio Gil Fernandez
Antonio Garcia Gil

José Madrid Sanchez

Hilario Rubio Sanchez
Maria del Carmen Rubio Sanchez
Ezequiel Madrid Fernandez
José Juan Rodriguez Fernandez
Francisco Sanchez Lopez
Jos¢ Angel Delgado Espejo
Rafael Gil Rubio

Rafael Bejarano Fernandez
Maria Bejarano Garcia
Miguel Fernandez Garcia
Maria de Guia Rubio Palomo
Isabel Bejarano Garcia
Heliodoro Bejarano Garcia
Isabel Maria Lopez Herruzo
Francisco Espejo Bejarano
Ana Maria Garcia Garcia
Francisco Angel Gil Garcia
Juan Madrid Madrid

José Maria Garcia Garcia

El dia de los hornazos constituye en Afiora una importante celebracion festiva de
caracter socializador en la que miembros de una misma familia o cuadrillas de amigos
salen al campo para pasar la jornada en convivencia con otros grupos similares. Se trata de
una fiesta que adquiere una doble dimension publica y privada a la vez, por cuanto la
comida campestre de caracter familiar se celebra en un espacio comun compartido con los
demas festejantes.



Tenemos constancia de que a mediados del siglo XX esta tradicion tenia lugar el
Domingo de Ramos, aunque ya en los afios sesenta se habia trasladado al Lunes de Pascua.
En la actualidad, sin embargo, ha encontrado un nuevo acomodo el Domingo de
Resurreccion. También el lugar adonde acuden los grupos familiares o de amigos a
compartir sus comidas campestres ha variado en el Gltimo medio siglo. Hasta finales del
siglo XX el lugar de reunién mayoritario era el paraje de El Casar, un antiguo ejido (hasta
la desamortizacion decimononica) perteneciente a los bienes de propios del municipio,
ubicado en las proximidades del rio Guadarramilla y actualmente atravesado por la
carretera de Pozoblanco a Alcaracejos. Cuando se habilitaron como publicos los terrenos
del actual Parque de San Martin, se traslad6 alli la celebracion de esta fiesta.

El hornazo es un bollo alargado coronado por uno o dos huevos enteros cocidos en
el horno a la vez que la masa, que constituia una exquisitez especialmente en tiempos de
menor variedad alimenticia que los actuales. Los nifios lo llevaban como comida principal,
muchas veces como regalo de abuelos, tios o padrinos. En la actualidad la fiesta ha
derivado en una comida campestre mas convencional.

8. CARNAVAL

El Carnaval es la fiesta de la transgresion y el desorden. Conlleva una destruccion
simbdlica de las jerarquias y una ruptura de las normas convencionalmente establecidas,
cuyos antecedentes algunos historiadores buscan en las Saturnalia o Matronalia romanas y
en las fiestas de locos medievales, todas las cuales se caracterizan por una inversion de
papeles (esclavos/sefores, pobres/ricos, poderosos/subditos) que revela el espiritu de
libertad anhelado durante unos dias frente a la sumision cotidiana. La parodia y la burla
festiva, principalmente contra el poder civil y eclesiastico, constituyen las auténticas sefias
definitorias de una celebracion que no puede concebirse sin una poderosa carga de
subversion.

Como ocurre con muchas otras fiestas de caracter popular, apenas podemos
encontrar rastros documentales de tipo historico sobre el desarrollo del carnaval en Afiora,
ya que ni su organizacion ni su ritual estaba sujeto a protocolos de tipo formal. Ni siquiera
hemos encontrado en el archivo local edictos con las habituales prohibiciones o
disposiciones normativas emanadas de una voluntad regulatoria cuando las autoridades
comprendian el riesgo de una celebracion no controlada institucionalmente.

El carnaval suponia, al menos en la forma en que lo conocemos desde principios
del siglo XX, una ocupacion masiva de la calle, donde se desarrollaba principalmente un
ritual festivo conformado por tres elementos principales: las madscaras, los juegos
populares y los grupos de musica. La fiesta duraba tres dias (el domingo, lunes y martes
anteriores al Miércoles de Ceniza), con el afiadido del Domingo de Pifiata, y durante ellos
era habitual que las jovenes, e incluso las nifias, se vistieran de carnaval con las
enaguas, chambras y pafiuelos de sus madres o de sus abuelas.

[173]



J6venes vestidos con trajes tipicos de Afiora durante las fiestas de carnaval (finales de los afios 50 del siglo
XX).

[174]



Las mascaras eran hombres y mujeres vestidos con ropas viejas y andrajosas, que
con la cara tapada y la voz distorsionada para no ser reconocidos recorrian las calles del
pueblo solos (y entonces se llamaban mascarones) o en grupos improvisando
ingeniosisimas historias que tenian alguna relacion con la vida local e irritando al ptblico
presente con sus inacabables letanias burlonas:

No me conoces,

no me conoces,

y soy el mismo

de la otra noche,

y COMO NO Me conoces
la lata te voy a dar.

No me conoces...

Los vecinos acostumbraban a salir a las esquinas para esperar la llegada de las
distintas mascaras, que se detenian en cada grupo a relatar unas historias llenas de humor y
burla que se iban improvisando sobre la marcha en funcion de la interaccion que el publico
ofreciera. Entre ambos se establecia una complicidad festiva en la que casi toda
declaracion estaba permitida: las alusiones personales por parte de las mascaras hacia los
miembros del auditorio eran constantes y si alguien no queria que algiin asunto suyo
saliera a relucir hacia bien en quedarse en casa.

La espera se aliviaba con la practica de determinados juegos populares que
encontraban estos dias su especial acomodo. Entre ellos destacaba el juego del cantaro (en
el que, dispuestos en circulo los que juegan, se lanzan unos a otros un cantaro hasta que
cae y se rompe) y del corro, propio en realidad de cualquier ocasion festiva, el cual, cuando
se practica con personas de ambos sexos constituye también un ritual explicito de cortejo.
En carnaval, el corro es una expresion de la alegria que debera quedar ocultada durante la
cuaresma, como manifiesta esta cancion de corro noriega:

Vamos a jugar al corro, ole ya,
que ya viene el carnaval, ole ya,

y viene Semana Santa, ole ya,

y tenemos que rezar, ole ya.

Ole ya, la gracia de mi moreno,
ole ya, lo mucho que yo lo quiero.

Otra practica carnavalesca comun en los pueblos de Espana es el robo de objetos,
no con intencién delictiva sino picaresca y jocosa. En Afiora era tradicional que las
pandillas de mascaras se introdujeran en las casas y, aprovechando un descuido de la
dueia, le robaran las albondigas tipicas de la comida de mediodia, haciendo a continuacion
un ostentoso alarde de tal proeza.

Desde principios de siglo XX comenzaron a hacerse cada vez mas populares los
grupos musicales (comparsas, murgas, estudiantinas), por lo general acompanados de
instrumentos de cuerda, que incorporaban a su repertorio letrillas de creacion propia en las
que predominaba la ironia o la satira de tipo politico y social mas o menos atrevida en
funcion de la valentia de los intérpretes o la permisividad de la época. Gracias a la
memoria prodigiosa del centenario Francisco Merino Lopez®’’ pudimos recoger hace

#7 Antonio Merino Madrid, “En la barrera del siglo”, Cérdoba, 27 de agosto de 1989, pag. 16.

[175]



algunos afios varias letrillas compuestas por él mismo para los carnavales del primer tercio
de siglo y que contienen, sin embargo, reflexiones intemporales:

Los novios (1918)

Si una tiene un novio rico
con tal de que no se le vaya
porque se tomen querer

los dejan solos en casa.

Todo lo contrario ocurre
si es un amor sin dinero:
le hace que lo aborrezca
déndole castigo fiero.

El amor ha de ser libre
como la ley natural

y no puede dar con fruto
si no tiene libertad.

Los precios (1918)

Los comericos que hoy tenemos
en nuestra querida Espafia

estan haciendo su trapo

con la guerra de Alemania.

No se puede ir al comercio
por una vara de tela

ni por un cuarto de arroz
que ha subido con la guerra.

Si al mismo paso que sube
lo que tienes que comprar
le subieran los jornales
también podria pagar.

La base de la tierra (1924)

Ahora vamos a empezar
con nuestra madre la tierra,
no tiene perdon de Dios
todo el que no la defienda.

Sefores, la agricultura

es la base principal

y es lo méas abandonado
por toda Espaiia en general.

[176]

Que a los pobres labradores
es imposible la vida

que no encuentran un cortijo
donde arbitrar su familia.

Los particulares dicen:

si labras en mi cortijo

la mitad de la cosecha

me la has de traer en limpio.

No te consiento animales,
lo primero que te aviso,
ni tampoco una gallina,
para que no comas guiso.

Ni pongo el carro ni siega
ni nada de las semillas,
pero si te pongo el fiel
que presencie la medida.

Las bestias en los graneros
no te las puedes dejar,
que de eso me corresponde
también a mi la mitad.

Yo te escribiré el contrato

y afirmas el documento

que no te puedes negar

de las bases que te he puesto.

De lo que te corresponde
luego tienes que pagar
el herraje de las bestias,
al obrero su jornal,

luego a la carpinteria

y también a los herreros
y si es que te queda algo
por ultimo al zapatero.

Las manos encallecidas,
el cuerpo bien encorvado,
de sobre la tierra madre
vuestro sudor ir regando.



Octavilla con letrilla de Carnaval salida de la Imprenta Pedro Lépez de Pozoblanco fechada en 1936.




Carnaval en los afios 80

Tras la Guerra Civil el carnaval fue prohibido en Espafia, precisamente por la carga
de alteracion del orden publico que conllevaba. La democracia supuso, por el contario, una
recuperacion de esta fiesta, en la que se visualizaban las ansias de libertad y ruptura que
trajo consigo la nueva época. En Afiora volvieron a cantarse letrillas de tono critico,
algunas de ellas, curiosamente, de tematica parecida a las de principios de siglo:

ElIVA (1986)

Nos ibamos informando
por la pantalla,

nos ibamos preparando
segun por lo que pasara.

La llegada de un impuesto
que te descomponia el cuerpo
al hablarte del aumento

que iban a tener los precios.

Nos subieron los garbanzos,
los tractores, los helados

y que también, por supuesto,
el nimero de parados.

Con este enero pasado

[178]

se nos ha llenado la boca
nos implantaron el IVA
nos metieron en Europa.

Con esto del nuevo IVA

ya seria menester

que en vez de subir los precios
nos pagaran mas al mes.

Mas el dinero que ganas,
que no llega a fin de mes,
tienes que dejar un poco
para aprender el inglés.

Mas como somos Europa

ya no hay que poner mas parches

sino vestir a la moda
como la Margaret Thatcher.



Desde finales del siglo XX, de acuerdo a la globalizacion general de usos y
costumbres que —principalmente por influencia de los medios de comunicacion- fueron
imponiéndose en diversos ambitos sociales, el Carnaval, como también sucediera con la
Semana Santa, comenz6 a adoptar formas de celebracion e integracién importadas de otros
lugares. Nacieron asi algunas comparsas y chirigotas a imitacion de los carnavales de
Cadiz, muy popularizados en toda Andalucia por la television autonémica Canal Sur como
sefia de identidad regional. También comenzaron a organizarse muestras de carnaval en
espacios cerrados, como la casa de la Cultura, a las que se invitaba a agrupaciones de otras
localidades para completar un espectaculo al que el publico asiste como mero espectador,
mientras que el carnaval tradicional en la calle fue perdiendo paulatinamente protagonismo
hasta casi desaparecer en la actualidad.



VI
LOS RITOS QUE SE FUERON. FIESTAS DESAPARECIDAS

1. RITUALES DE ANIMAS EN ANORA

En 1916 la Real Real publicaba en Madrid un resumen de la tesis doctoral del
diplomético y escritor pozoalbense Antonio Porras Méarquez””® con el titulo de Précticas
de derecho y de economia popular observadas en la villa de Afiora, con el que en 1914
habia obtenido un accésit en el concurso sobre Derecho Consuetudinario y Economia
popular convocado por la Academia. Esta obra fue la primera incursion del autor en el
campo del ensayo, pues hasta entonces solo habia publicado dos libros de poemas.
Después publicaria varias novelas, entre ellas El centro de las almas (1924), que obtuvo el
Premio Fastenrath correspondiente al quinquenio 1922-1927.

Précticas de derecho y de economia popular observadas en la villa de Afiora, cuyo
cuerpo fundamental esta dedicado al estudio pormenorizado de las bodas y su ritual en la
Anora de la época, intentando dar fundamentacion juridica y legislativa a los usos
tradicionales™”, contiene, ademas, un brevisimo capitulo (paginas 93 a 96), objeto ahora de
nuestra atencion, titulado “El culto a los muertos”, el cual puede considerarse el primer
estudio de religiosidad popular publicado sobre Los Pedroches.

El libro se inserta dentro de una corriente de pensamiento regeneracionista
promovida por Joaquin Costa, quien desde 1880 influy6 decisivamente en los trabajos de
la Institucion Libre de Enseflanza y del Ateneo de Madrid, del que formaba parte la
Academia de Ciencias Morales y Politicas. Defendia Costa que el espiritu popular se
manifiesta en las convenciones y normas politico-juridicas locales, por lo que hay
necesidad de recoger in Situ estas regulaciones’”’. “Nunca ha sido tan necesario como en
nuestro siglo el conocimiento del derecho popular”, afirma Costa™', dentro de la linea de
defensa y revalorizacion del derecho consuetudinario por parte de los autores
regeneracionistas, al que, segiin Sanchez Duefias, consideraban un “pilar bésico sobre el
que modernizar las arcaicas estructuras tradicionales de la ‘Espafa sin pulso’ que
denunciaba Francisco Silvela, fomentar una cultura y construir cauces seguros desde los
que estimular el progreso de una nacion abulica™".

2% Una exhaustiva y completa investigacion sobre la vida y obra de Antonio Porras Marquez, llevada a
cabo por Blas Sanchez Duenas, aparece como introduccion (pags. 17-215) a la reedicion de la novela El
centro de las almas, publicada en 1999 por el Ayuntamiento de Pozoblanco como primer volumen de las
obras completas del autor. Alli puede leerse un comentario general sobre la obra Practicas de derecho y
de economia popular observadas en la villa de Afiora y un analisis del contexto en que fue escrita (pags.
62-69).

2% E| capitulo referido a las bodas fue reeditado en 1992 por el Colectivo Cultural “El Cangilon” de
Afiora con el titulo Las bodas en Afiora a principios de siglo.

3% Carmelo Lison Tolosana, Antropologia social de Espafia, Siglo XXI, Madrid, 1971, pag. 150.

%1 Joaquin Costa, Oligarquia y caciquismo, Colectivismo agrario y otros escritos, Alianza editorial,
Madrid, 1973, pag. 183.

392 B Sanchez Duefias, Ob. Cit., pag. 197, nota 61.

[180]



En el capitulo “El culto a los muertos”, Antonio Porras se refiere a las costumbres
practicadas en Afiora por la Junta de Animas para recaudar fondos con destino a los
sufragios por los difuntos de la localidad, las cuales se realizaban en la pascua de Navidad.
En particular, describe las subastas de carros de lefia donados por los vecinos y de piezas
de caza obtenidas en el llamado jaleo de las animas, ademas de otras costumbres asociadas
como la peticion de aguinaldos o el juego del palo ciego, el producto de todo lo cual se
invertia en misas por las almas de los difuntos sin recursos.

Reproducimos a continuacion el texto completo del capitulo del libro de Porras
Marquez dedicado a “El culto a los muertos™:

EL CULTO A LOS MUERTOS

En todos los pueblos del Valle de los Pedroches gozan las Animas de gran
predicamento. Manteniéndose el culto a ellas con verdadera fe, no siendo raro el
caso de que se refiera como 4 fulana 6 & zutano se le aparecio, 9, sin aparecérsele,
le hablo fulanito 6 zutanita, muertos hacia tiempo, rogandole que cumpliera
determinada manda piadosa que el difunto tuviera la desgracia de dejar incumplida,
cosa que demuestra el arraigo de lo que decimos.

Este culto a los muertos reviste formas externas populares en todos los pueblos del
Valle, pues aun en los mas populosos en que ya la costumbre y manifestacion
popular de este culto ha desaparecido, se conserva como vestigio acusador de su
existencia en los pasados tiempos, unos poyos cerca de las iglesias, y que se
llaman los poyos de las Animas, que servian para la subasta de la caza y lefia, como
veremos luego. En Pozoblanco atin hablan los viejos del sitio donde estuvieron los
referidos poyos. En los pueblos modernizados del Valle se ha perdido la
costumbre, que alin se conserva pura en la Afora, quedando solo la cuestacion que
los sacerdotes hacen coincidiendo con la recoleccion de los diversos frutos: asi
piden la limosna de queso, lana, cereales... en las épocas correspondientes; el
aguinaldo para las animas, etc. Antes se daba de los frutos de la época, siendo hoy
muy corriente dar en dinero la limosna.

En la Afiora aun reviste el referido culto la primitiva y genuina forma popular que
explicamos, por servir todo para fijar la fisonomia del pueblo objeto de nuestra
investigacion sobre Derecho consuetudinario.

El Cura del pueblo nombra en un dia del mes de Mayo, para cuyo objeto se
congregan, lo que diriamos la Junta de animas del afio, que se compone de seis
vocales, propietarios, y un mayordomo que alli dicen, también propietario, el cual
no es sino el Presidente de la Junta, la cual administra los fondos de dnimas, de
acuerdo con el Cura, en lo referente 4 sufragios, y rinde sus cuentas
escrupulosamente, poniéndolas 4 la vista del pueblo en una tablilla que cuelgan 4 la
puerta de la iglesia.

El dia primero de la Pascua de Navidad, cada uno de los amigos del Mayordomo,
todo el que tiene que hacerle cumplido que honrarle, enviara un carro cargado de
lefia, carros que se van congregando en la plaza, frente a la iglesia, para verificar la
subasta. Al acto de la subasta asisten los vocales, el Mayordomo y el Cura. Uno de

[181]



los que dicen animeros lleva sobre un papel nota cumplida de toda la subasta. Se
congregan las gentes del pueblo y empieza el acto. Subastase por separado cada
carro, adjudicandose, naturalmente, al mejor postor, y siendo de notar que cada
puesta, a cada puja, como ellos dicen, se le da, por un vocal encargado de esto, una
cuerna de vino al postor que hizo la puja. (La cuerna es un vaso hecho del asta de
un toro, teniendo de cabida, este vaso & que nos referimos, cerca de medio
cuartillo.) Como la cuerna de vino se da 4 cada puesta, habia postor, 6 mejor
postores, que no llevaban otro proposito que el de hartarse de vino, y para ello &
cada puesta subian una cantidad muy pequefia, con el fin de menudearlas, para que,
asimismo, menudeara la cuerna del vino. En vista del citado inconveniente, se
introdujo la costumbre de que para ser postor y tener opcion 4 los referidos tragos,
es preciso depositar un duro en manos de la Junta. A cada carretero que condujo el
cargamento se le da una cuartilla de vino. Este vino (siempre es muy barato: dos
pesetas 0 poco mas la arroba) se compra del dinero del fondo de las Animas. El
Mayordomo y los vocales envian también cada uno un carro. La frase sacramental
de adjudicacion es: “Buena pro le haga al postor”.

Por este medio se consigue engrosar el fondo de Animas, pues se reunen muchos
carros de lefia, ya que es prurito de 1os mayordomos el que el numero de ellos sea
crecido, dando esplendor 4 su mayordomia, y por esto sus amigos acudan con la
donacion de un carro. Item que por el procedimiento de la subasta sacase 4 cada
carro mas de lo que vale en realidad, pues es honroso el llevarse un carro después
de muy discutido en refiidas pujas.

En la Nochebuena, 4 primera hora, antes de que salgan las patrullas pidiendo los
aguinaldos y cantando, salen los animeros pidiendo el aguinaldo para las Animas,
cuestacion que verifican cantando & las puertas de las casas y acompafiando las
canciones con el sonar de los almireces (es de esencia llevar el almirez), que
aporrean con la mano 6 majador, y del cual ira provisto todo animero.

Los animeros son los encargados de esta cuestacion y de llevar la nota en la
subasta. Es un cargo que se hereda, de padres a hijos.

La vispera de la Pascua de Navidad se reunen bien temprano en casa del
Mayordomo los vocales, los animeros y todo el hombre del pueblo que quiera ir al
jaleo de las Animas, obsequiando el Mayordomo 4 los reunidos con aguardientes y
perrunas, consumiéndose de estas lo incalculable, bastando apuntar que las hacen y
las cuentan por fanegas: una fanega 6 fanega y media.

El jaleo de las Animas no es sino ir de caza aquel dia para luego al siguiente, el
primero de Pascua, subastar la caza recogida, caza que, para la subasta, se pone en
los poyos de las Animas. Esta subasta es como la anterior, pero sin la cuerna de
vino. A mas de la subasta, que se hace por piezas separadas, se hace también rifa de
algunas cuando ya el impetu de la subasta decrece.

Algunas de las piezas dichas se ponen en este dia y en los siguientes de Pascua en
la plaza del pueblo al palo ciego, como dicen: Vendan los ojos al que pretende
llevarse la pieza que sea, previo el pago de una modica cantidad que se establece,
se le retira diez 6 quince 6 veinte pasos del lugar donde se puso la pieza, le dan
unas vueltas sobre los talones para desorientarle, y luego le ponen en la mano un

[182]



recio y boto espadoén, que para este menester conservan y transmiten los
mayordomos, y si el vendado toca la pieza al primer golpe que descargue, es para
¢él. Como puede suponerse, esto es dificil y divertido, ocasionando un buen ingreso
(lo mismo que la subasta y rifa) al fondo de Animas.

Esta costumbre revela lo arraigado que estd el mutuo auxilio entre la gente de la
Afiora, pues ella no es mas que un medio de allegar dineros para costear los
sufragios por las dnimas de todos, en prevision de que haya algunos tan pobres que
no puedan costear el menor sufragio por las d&nimas de sus difuntos.

A diferencia de los capitulos dedicados al matrimonio y al seguro de las bestias de
labor, Porras no se refiere aqui a una practica de derecho consuetudinario, sino mas bien a
un uso de economia popular. Un uso con funcionalidad religiosa, pues su fin, como hemos
visto, es recaudar fondos con destino a costear misas de sufragio por las almas del
Purgatorio. No hay en esta practica popular ninguna reglamentacion juridica derivada de la
tradicion, sino que se trata de una costumbre popular ritualizada con finalidad espiritual.
La costumbre, ademas, es una supervivencia de las antiguas Hermandades de Animas, ya
practicamente desaparecidas en la época en que Porras escribe su comentario, pero todavia
vivas en la mente de los habitantes de la localidad, que conservan su costumbre de asistir a
las Animas independientemente del mantenimiento o no de la estructura organizativa
oficial que anteriormente sustentaba esta practica. Es un nuevo ejemplo de como los usos
tradicionales que son mantenidos de forma espontanea y voluntaria por el pueblo son mas
fuertes que los regulados institucionalmente, aunque estos segundos lleguen en algin
momento a alcanzar niveles de desarrollo muy superiores a los primeros.

El origen de las hermandades de Animas esta vinculado a las predicaciones de las
ordenes franciscana y carmelita sobre la devocion al Purgatorio y han tenido gran
relevancia en la historia religiosa de Espafia como divulgadoras de contenidos esenciales
de la filosofia catdlica y de su praxis liturgica’®. Estas hermandades se caracterizarfan
genéricamente por su fuerte implicacion en la asistencia social, especialmente en todo lo
que se refiere a los actos finebres, y por su ausencia en actividades patronales, al poseer un
calendario propio para sus rituales®”".

Las primeras cofradias de Animas se fundaron en la provincia de Cérdoba a finales
del siglo XV30 , aunque sera en el siglo XVII y, sobre todo, en el XVIII, cuando, debido a
la religiosidad superficial y emotiva que se impone y al gusto por la exteriorizacion de la
vivencia religiosa que trae consigo el barroco, asi como al apogeo del culto a la muerte en
la sociedad, llegan a fundarse cofradias en honor de las Animas Benditas en la practica
totalidad de localidades de la provincia. En Los Pedroches, las mas antiguas de las que
tenemos noticias son las de Pozoblanco e Hinojosa del Duque, que ya postulaban por las

395 Manuel Luna Samperio, “Sistemas y tipos de cofradias: Cuadrillas y hermandades de Animas en

Murcia, Albacete y Andalucia Oriental”, en Grupos para el ritual festivo (Manuel Luna Samperio,
coord.), Editora regional de Murcia, Murcia, 1989, pags. 185-210, pag. 188.

394 Ibidem, pags. 188-189.

3% Manuel Nieto Cumplido, Islam y cristianismo, pag. 227. Parece que la mds antigua cofradia de
Animas de Espafia es la de Las Pedrofieras (Cuenca), fundada en el siglo XIV (Demetrio E. Brisset,
“Fiestas y cofradias de Inocentes y Animas en Granada”, en Grupos para el ritual festivo (Manuel Luna
Samperio, coord.), Editora Regional de Murcia, Murcia, 1989, pags. 211-219, pag. 212)

[183]



calles en 1579°%. En 1657 se constituye la de Villanueva de Cérdoba®”’ y en el siglo
XVIII ya aparecen citadas en la documentacion del resto de las poblaciones.

En la mayoria de los casos, las cofradias de Animas Benditas llegaran a ocupar
puestos de maxima relevancia dentro de la estructura organizativa de cada localidad, tanto
por los recursos materiales que poseian como por el mimero de celebraciones y actos
publicos que celebraban. La mayoria de ellas, sin embargo, comenzaron a desaparecer a
mediados del siglo XIX, cuando la desamortizacion eclesidstica las privé de los bienes que
las sostenian y no hubo fondos para atender a las muchas obligaciones contraidas. Asi, en
Hinojosa se pide en 1835 al obispado la liquidacion de las cuentas de la cofradia, que en la
practica ya habia desaparecido, por no ser ya sus rentas suficientes para celebrar las 54
misas solemnes a que estaba obligada, y en Alcaracejos hubo de acudirse en 1853 a pedir
ayuda al Ayuntamiento para atender las deudas contraidas®®. En algunos casos, las
cofradias de Animas siguieron nominalmente existiendo, y asi aparecen en algunos censos
y registros de hermandades, pero su actividad era ya practicamente nula y, en cualquier
caso, estaban muy lejos de lo que habian llegado a ser en los siglos XVII y XVIII. Las que
consiguieron resistir, sobrevivieron a duras penas durante las primeras décadas del siglo
XX, hasta llegar a la guerra civil de 1936, que significo la definitiva desaparicion de todas
ellas.

Maria Sebastiana Madrid, de cuerpo presente (1914). En el centro, en primer término, Miguel Garcia,
marido de la difunta. Fotografias de difuntos con toda la familia reunida alrededor, como una forma de culto
a su memoria, fueron habituales desde mediados del siglo XIX, siendo, en muchos casos, la tnica imagen que
se conserva del fallecido. Esta fotografia fue realizada por J. A. Sanchez.

3% Juan Agudo Torrico, Las hermandades de la Virgen de Guia en Los Pedroches, pag. 107 y Moreno
Valero, Manuel, "Costumbres acerca de los difuntos en Los Pedroches (Cérdoba)", en Gazeta de
Antropologia, n® 11 (1995), pags. 93-102, pag. 94.

397 Juan Ocafia Torrejon, Callejero de Villanueva de Cérdoba, Imprenta Pedro Lopez, Pozoblanco, 1972,
pag. 86.

% J. Agudo, Ob. Cit., pags. 111y 147.

[184]



La hermandad de Animas es de tardia apariciéon en Afiora. Durante los siglos XVI
y XVII tenemos noticias, segiin hemos visto, de la existencia tan solo de las cofradias de la
Concepcion, Vera Cruz, Nuestra Sefiora del Rosario, San Pedro y San Ginés. En el siglo
XVIII, de acuerdo con la explosion de religiosidad popular que trajo el barroco, se citan en
la documentacion eclesiastica varias cofradias nuevas, entre ellas la de Animas, aunque no
podemos precisar de momento el afio de su creacion. Al menos estaba fundada en 1753,
cuando la documenta por primera vez el Catastro de Ensenada. Aqui aparece resefiada
como una cofradia pobre, pues solo poseia una pieza de tierra de cinco fanegas de
extension, que se arrendaba para la siembra de cereales cada cuatro afios®”. Luego, debi6
correr una suerte pareja a las del resto de la comarca y comenzaria a languidecer tras la
desamortizacion eclesiastica para desaparecer definitivamente quizas en el ultimo tercio
del siglo XIX o a principios del XX*'°. La tiltima noticia documental que tenemos de ella
data de 1867, cuando el Diario de Cérdoba publica la subasta de un herrefial “procedente
de la cofradia de Animas” con una extension de cuatro celemines (equivalente a 21 areas y
47 centidreas)’'".

El ritual del que nos habla Porras Marquez forma parte de los variados actos
festivos con los que las hermandades de Animas solian llenar sus celebraciones, todos ellos
con finalidad recaudatoria: fiestas de locos, pujas, bailes de Inocentes, peticiones de
aguinaldos, autos sacramentales o pregones. En Los Pedroches hay documentadas
practicas similares en varios pueblos. La mas comun son las postulas de puerta en puerta
en las que se pedia dinero en metalico o donaciones en especie que después eran
subastadas en la plaza mayor, generalmente el 24 de diciembre. En Hinojosa las subastas
estan documentadas al menos desde comienzos del siglo XIX*'?. En Villanueva de
Cordoba se hacian recaudaciones en verano y en Navidad. A ellas acudian, segiin Juan
Ocafia’", el clero, autoridades y personas notables de la localidad, precedidos de un grupo
de violines, bandurrias y guitarras que cantaban los “Pregones”, canciones cuya letra
aludia a los padecimientos de las almas en el Purgatorio e invitaba a la caridad y piedad
cristianas:

Estribillo:

Con pregones atento piadosos
Estimamos la gran devocion.

Por las ansias, tormento y fatigas

Que estan padeciendo por amor de Dios.
Estrofas:

Si te quemas una mano

No digas: jDios!, que me quemo.

jQué sera de aquellas almas

que estan en el fuego ardiendo!.

399 1 a cofradia todavia poseia ese terreno en 1842, aunque ahora su extension se estima en siete fanegas.
La finca atn se ofertaba para su arrendamiento, pero, al menos ese afio, no tuvo licitadores. “Documentos
y diligencias de la ley de los bienes del clero y cofradias”. AHMA, reg. 434, leg. 37, expte. 15.

1% En el AHMA se conservan las “Cuentas de Animas Benditas” hasta 1853 (Reg. 439, leg. 37, expte.
20).

I Diario de Cérdoba, 23 de abril de 1867, pag. 3.

312 3. Agudo, Ob. Cit., pago. 111.

313 J_ Ocafia Torrejon, Callejero..., pags. 86-87. Véase también Juan Palomo Palomo, Villancicos de las
misas de la Virgen de Villanueva de Cérdoba, Coral Polifonica “San Miguel Arcangel”, Villanueva de
Cordoba, 2000, pags. 34-35

[185]



San Jerénimo bendito
Vinieras para explicar

Lo que padecen las almas
Que en el Purgatorio estan.

A las Animas Benditas

No se les cierra la puerta

En diciendo que “perdonen”
Se van ellas tan contentas.

De las caracteristicas de estos rituales de Animas en Afiora tenemos noticias,
ademas de por del libro de Porras Marquez, a través de documentacion del Archivo
Histoérico Municipal de Afora y de testimonios orales. La labor recaudatoria de la cofradia
se extendia a lo largo de todo el afio, durante el cual dos personas (llamadas en la
documentacion demandantes) solicitaban donativos por las casas del pueblo, donativos que
se recogian en metalico o en especie. Si eran en especie (borregos, ovejas, lechones,
congjos, presas de caza, embutidos, etc.), eran vendidos luego en la plaza en diversos
momentos del afio. También se dedicaba a la hermandad de Animas la colecta de la iglesia
del Dia de Todos los Santos. Pero la actividad fundamental de la cofradia se concentraba
en la pascua de Navidad. El dia 24 salia un grupo de animeros por las calles del pueblo
pidiendo el aguinaldo y cantando, generalmente con el solo acompafiamiento del almirez,
una monoétona cancion en cuartetas encadenadas:

Entrad, entrad y veréis
Que dandole el pecho esta
El rey de todos los reyes,
El que nos ha de salvar.

El que nos ha de salvar,
Hijo de la Virgen pura,
Nace esta noche en Belén
Entre las doce y la una.

Entre las doce y la una
Pari6é Maria a Jestis

En un pesebre entre pajas
Para morir en la cruz.

Para morir en la cruz

El cordero inmaculado
Treinta y tres afios vivio,
Los judios lo enclavaron.

Los judios lo enclavaron
Pies y manos en la cruz
Y le remachan los clavos
A Nuestro Padre Jesus.

[186]



Al dia siguiente otra persona nombrada por la hermandad recorria también las
calles del pueblo, al son de una campanilla y con la compaiiia de un borrico, preguntando
en las puertas de las casas: “;Se le da un gallo a las Animas Benditas?”. Se aceptaban
también donativos de embutidos procedentes de las recientes matanzas de cerdos. De
hecho, era frecuente que, cuando durante las matanzas caseras se procedia al embutido de
morcillas y chorizos, se apartara una pieza de especial tamafio “para las Animas Benditas”.
Lo recogido en esta actividad se subastaba en la plaza el dia 26.

La subasta principal era, sin duda, la de los carros de lefna, que tenia lugar el dia 27.
Desde bien temprano se iban reuniendo en la plaza los carros cargados no solo de lefia,
sino también de despojos o de jaras. Los primeros eran los que se remataban en un valor
mas alto. En 1845, por ejemplo, se subastaron seis carros de lefia (rematados a una media
de unos 72 reales de vellon cada uno), seis de despojos y 17 de jaras (el valor de estos era
menor, 23 reales los de jaras y 26 los de despojos), resultando por este concepto un monto
total de 983 reales, practicamente la mitad de lo recaudado por la cofradia durante todo el
afio’"*. Los carros eran aportados, no solo, como apunta Porras Mérquez, por los familiares
y amigos del mayordomo a fin de hacer mas lucida su actuacion, sino también por vecinos
en cumplimiento de promesas efectuadas a lo largo del ano, o bien por los mas pudientes
del pueblo, para reafirmar publicamente su posicion, cumpliendo asi también esta practica
una funcion de promocion individual y familiar develadora de status econdmicos y
sociales®'®. Para premiar a los que hacian la puja, al modo en que explica Porras Marquez,
ese afo se gastaron 17 arrobas de vino.

Ya en otro lugar316 hemos aludido a la semejanza de estas practicas con una
primitiva forma de intercambio, estudiada por la antropologia cultural en los pueblos
igualitarios organizados en poblaciones de tamafio reducido, conocida como
redistribucion, la cual desempeiid un papel muy importante en la creacion de distinciones
de rango. Segin Marvin Harris, “se habla de redistribucion cuando las gentes entregan
alimentos y otros objetos de valor a una figura de prestigio, como, por ejemplo, el
cabecilla, para que sean juntados, divididos en porciones y vueltos a distribuir™'’. Afade
este autor la circunstancia de que, en su forma primordial, como ocurre con nuestro jaleo
de las animas, este intercambio estaba vinculado a cacerias y cosechas estacionales. Como
la de los redistribuidores primitivos, la compensacion de los mayordomos de Animas
reside simplemente en la admiracién que le tributaran sus convecinos en la medida en que
haya sido capaz de desarrollar con eficacia y brillantez su tarea.

Los ingresos recaudados en la subasta se dedicaban luego, ademas de a costear los
gastos de organizacion, al sufragio de las almas de los difuntos a través de una serie de
actos religiosos que para el afio 1845 se detallaron de la siguiente manera: el gasto
principal es el dedicado a las misas de sufragio; ese afio se celebraron 80 misas de once y
79 de Aurora o madrugada, oficiadas por diversos sacerdotes (apuntemos como curiosidad
que tanto las misas de once como las de madrugada se pagaban a seis reales cada una); la
cantidad mayor era recibida por el vicario de la parroquia, que este afio recibi6 320 reales

314 AHMA, reg. 436, leg. 37, expte. 17. “Cuentas y documentos de la administracion de los fondos de
Animas Benditas del afio 1845 rendida por su mayordomo Bartolomé Gil”.

315 «Aquellos individuos que han ido adquiriendo riqueza al correr de los afios necesitan, por asi
requerirlo el sistema social, revalidarlo publicamente. Este reconocimiento, que supone prestigio social,
hay que pagarlo precisamente con los bienes adquiridos” (Salvador Rodriguez Becerra, Las fiestas de
Andalucia, pag. 31).

316 A. Merino Madrid, Ensayo..., pag. 120.

317 Marvin Harris, Ob. cit., pag. 371.

[187]



como “estipendio de cincuenta y dos misas cantadas por mi en los cincuenta y dos lunes de
todo el afio y obvencion de otras cincuenta y ocho procesiones de cuenta celebradas en los
referidos dias y octava de los Santos y de las honras solemnes hechas por mencionado
objeto en el ultimo domingo de adviento, como viene todo ello practicandose de tiempo
inmemorial™*'®., El Gltimo domingo de adviento era, precisamente, cuando se celebraba la
funcion religiosa principal de todo el aflo: para ese dia se incluyen también gastos por el
consumo de cera y por el pago a un predicador que pronunciaba un sermoén. Durante todo
el afio, un mufiidor convocaba a las misas de madrugada de los dias festivos.

En definitiva, podemos concluir que las manifestaciones de las Hermandades de
Animas son, por un lado, una muestra mas del poder de la iglesia en los asuntos relativos a
la muerte, pues la mayor parte de lo recaudado en estas practicas populares iba destinado a
los propios miembros de la iglesia en pago a sus funciones religiosas en sufragio por las
almas. Por otro lado, estos rituales de animas nos muestran una vez mas lo dificil que
resulta la desaparicion de las practicas populares arraigadas: estas continuaron en muchos
pueblos atin después de que desapareciera la hermandad que en principio las organizaba,
por prevalecer en la conciencia colectiva la idea de que la finalidad piadosa de los actos
estaban por encima de la existencia o no de una organizacion que los regulara. Solo un
hecho tan brutal como la guerra civil de 1936, auténtico mazazo en la transmision de
costumbres y tradiciones populares, pudo acabar definitivamente y de raiz con unas
practicas que se habian mantenido activas durante siglos.

2. LAS BODAS

El rico y complejo ritual de las bodas antiguas ha sido magnificamente descrito y
estudiado en todos sus detalles para el caso de Afiora por Antonio Porras Marquez en su
obra Practicas de derecho y de economia popular observadas en la villa de Afiora (1916),
a la que ya nos hemos referido en el apartado anterior. El cuerpo fundamental del libro esta
dedicado precisamente al estudio pormenorizado de las bodas y su ritual en la Afiora de la
época, intentando dar fundamentacion juridica y legislativa a los usos tradicionales.

El estudio de Porras Marquez presenta dos partes bien diferenciadas. En la primera
se hace un relato “llano y sin comento de la costumbre tal como se practica”. Con una
prosa costumbrista llena de encanto y sabor tradicional, por sus paginas van desfilando de
forma amena los usos y costumbres relacionados con el noviazgo, el petitorio, el
casamiento, los “daos”, etc., con multitud de detalles y minuciosas descripciones de
atuendos, ajuares, lugares y situaciones. En la segunda parte, el autor ofrece una
investigacion de antecedentes y analogias sobre el tema, comparando la practica local con
la de otros lugares y discerniendo en el rito nupcial, considerado como una practica de
derecho consuetudinario, la reglamentacion juridica de la que deriva la tradicion. La
intencion es indagar una explicacion racional para unos complejos habitos matrimoniales
que la tradicion ha mantenido inmutables en su rigor a través de los tiempos, gozando
todavia entonces de un respeto y cumplimiento indiscutible.

El conjunto constituye una inestimable aportacion al conocimiento de la etnologia
local y, ain mas, al analisis de la personalidad humana de toda la comarca de Los

318 AHMA, reg. 436, leg. 37, expte. 17. Recibo de pago al Sr. Vicario.

[188]



Pedroches. El ritual matrimonial asi expuesto por Porras Marquez se revela como un
ejemplo mas demostrativo del caracter social y socializador de muchas de las fiestas de la
comarca, que, al requerir para su realizacion la concurrencia solidaria y el apoyo material
de numerosas personas, convierte en comunitarias celebraciones en principio meramente
privadas o familiares.

Resultara innecesario aclarar que, por desgracia, apenas se conservan ya rastros del
complejo ritual de bodas que Porras Marquez nos describe en las paginas de su libro, lo
que constituye un ejemplo mas de la necesidad que hay de registrar por escrito, aunque sea
de manera meramente descriptiva, las formas de vida tradicionales que todavia hoy
perviven, pues, en otro caso, cuando desaparezcan ahogadas por la generalizacion de usos
y costumbres, y eso esta al llegar, no quedaré para el futuro ninguna memoria de los modos
de vivir, de pensar y de sentir de nuestros antepasados.

Hay que senalar, en primer lugar, que las bodas noriegas constituian antiguamente
un rito de integracién comunal, pues en ellas participaban no solo la familia y amigos de
los contrayentes, sino, de algiin modo, todo el pueblo. Era un rito de afirmacion colectiva y
de garantia de pervivencia de la sociedad, que se siente renovada de esta manera.

La celebracion comenzaba al menos una semana antes del propio dia de la boda.
Cada dia de esa semana habia establecidas unas labores que habia que realizar con el rigor
de un ritual no ajeno a la supersticion. El lunes se retinen en la casa del novio las primas
hermanas de este y sus amigas intimas para amasar el pan que ha de consumirse en las
comidas de la boda; el martes se reunen en casa del novio las mozas y casadas de la familia
para hacer las hojuelas; el miércoles se sacrifican reses lanares y aves de corral; el jueves
se hace el relleno (embutido tipico local elaborado con carne de ave, jamén ibérico, huevos
cocidos, perejil y migas de pan); el viernes se planchan los ajuares; el sabado la madre del
novio y una de sus nueras van de casa en casa convidando para la boda. Y asi llega el
domingo, el primer gran dia de los tres que conforman propiamente la boda, en el que se
reciben los daos (“una donacion, una manera de constituir un pequefo caudal para los
nuevos esposos y a cuya formacion contribuyen gentes muy diversas™). Asi lo describe
Porras Marquez:

Los "daos"

Media hora antes de ponerse el sol, la casa en orden, todo limpio y aseado, la novia
ataviada, aunque no con el traje de boda, toma asiento en el promedio de un banco
de madera, con respaldo, que ha de estar colocado, precisamente, en la cocina, al
lado del hogar que da frente 4 la puerta de la casa. A la derecha de la novia se
sienta su madrina de bautismo y 4 la izquierda una parienta cercana. Antes del
toque del Angelus comienza el acto, al que concurren todos los invitados 4 la boda,
y todos los que, sin estarlo, deben cortesia, tienen que cumplir, como alli dicen
grafica y precisamente, con la familia de la novia. Todas las mujeres que asisten
van tocadas de mantilla. Quitanse los hombres el sombrero al llegar & la entrada de
la cocina, y hombres y mujeres adelantan serios hacia la novia, quien se pone de
pie para recibir el don; extiende la mano derecha, y en ella van depositando los
hombres una peseta en plata y las mujeres dos reales también en plata (solo por no
encontrarlos, después de muy buscados, seran en calderilla). Cuando la mano de la
novia se ha llenado, deja las monedas en un canastillo que tiene prevenido para este
menester, y torna el desfile y el caer de las monedas. Lo general es que se pase y se

[189]



haga en silencio la donacion; pero si alguno dice algo, y sucede & veces, ha de decir
precisamente: yo quisiera que fuese la jesa é la Vera (la dehesa del pueblo que
hasta hace poco fué de propios).

Aquellos cuyos vinculos de amistad, con quien tienen que cumplir, corren por la
familia del novio, van 4 casa de éste, estando reunidos alli antes del toque del
Angelus, pues al sonar el toque de oraciones y después de rezar tres Avemarias,
saldran todos juntos, con padres del novio 4 la cabeza, en direccion 4 casa de la
novia a llevar el dao.

Al llegar la familia del novio 4 casa de la novia, levantase la madrina de pila, que
dijimos ocupaba la derecha de aquélla, y cede el puesto & la madre del novio. La
gente recién llegada hace su dao como ya hemos dicho.

Los tios carnales de los novios dan un duro; pero las tias carnales casadas, como ya
su marido dié el duro consabido, solo dan una peseta. Al dao concurren casados,
solteros y hasta nifios.

La madre de la novia, mientras dura el dao, estara metida en una habitacion, pero
desde la que vea a todo el que entra y concurre, teniendo buena cuenta de ello.

El luto de cualquiera, no es inconveniente para concurrir al dao.

Los padres del novio son los primeros que entran en el acto del dao, y dan: un duro
el padre, dos pesetas la madre, y un duro y una peseta, respectivamente, los
hermanos del novio casados y solteros. Lo mismo la familia de la novia.

Verificado el acto, las mujeres se sientan en la casa y los hombres salense al patio,
al corral, pues en la casa no caben todos, donde toman un pequefio convite. Lo van
ofrenciendo 4 cada persona los primos hermanos de la novia, y consiste en
garbanzos tostados y vino; aquéllos se reparten en grandes cestas, de donde toma
cada uno los pufiados que quicere, y el vino se da en temblaeras (tembladeras de
plata), que con un par de ellas es bastante para todo el pueblo, ya que es cosa que
presta muy gustosos su duefio.

En tanto se da el convite, la madrina de boda y la futura suegra de la novia se
ocupan en contar el dinero reunido en el dao, siendo de notar que hay quien reune
quinientas pesetas, lo que supone una concurrencia de seiscientas personas.

Terminado el convite vanse todos, menos la novia y sus padres, & casa del novio,
donde se ofrece otro convite igual, y terminado que es, el novio, que ha estado
encerrado en una habitacion de su casa todo el tiempo que este convite dura, sale y
ocupa la puerta de la calle, teniendo en las manos un vaso y una botella con vino
para echar un trago & los hombres cuando van saliendo: -";Hay mucho animo?",
dicen al tomar el vaso de manos del novio, el que contesta:

- "No falta". Apuran el vaso, dicen: -"jSalud!", mientras chascan la lengua, y vanse
hacia sus casas.

[190]



Esta noche cenan con la novia sus amigas casadas, y la comida se envia de casa del
novio. El padre de la novia cena con la familia del novio.

Después se celebra el baile de los daos en casa de la novia ¢ de cualquiera amiga
suya, en el que se baila jota y fandango. El baile dura casi lo que aguantan los
cuerpos de los bailarines.

Como los daos se celebran precisamente el dia antes de la boda, y en pueblo que
vive de las faenas del campo lo natural es que la gente esté en él solo los dias
festivos, al objeto de que el dao sea numeroso, celébrase la boda siempre en Lunes
6 en un dia siguiente a otro festivo.

Los novios y los padrinos que van a serlo de boda, confiesan en este dia.

En la noche del dia de los daos, ensefian la cama 4 las amigas, y 4 todo el que
quiere, las primas de la novia.

Esto es solo el dia de recogida de los “daos”. El dia siguiente, lunes por lo general, se
celebra la boda propiamente dicha. Su desarrollo sigue las pautas de lo ya descrito: un
estricto ritual que hay que cumplir escrupulosamente en el que intervienen la familia y
amigos de los contrayentes. Enseguida leeremos como describe este dia Porras Marquez,
pero antes, a titulo de curiosidad, detengadmonos un momento en la sucesion de banquetes
que iban jalonando el dia, los cuales contribuian a sefialar adecuadamente el caracter social
de la ceremonia y a marcar, en cada momento, el rango y significado de cada uno de los
grupos participantes. Esta sucesion de comidas, ademds, es una muestra de la
consideracion que tienen los noriegos hacia el dia de una boda: la boda se celebra una vez
en la vida y en tal ocasion no se repara en gastos.

= “El primer banquete tenia lugar a media mafiana, el almuerzo, y en ¢l participaban
las mujeres solteras de la calle de la novia, que acudian a su casa desde bien
temprano para ayudarla a vestirse. La comida consistia en el tradicional caldo de
higado, esto es, sopas de pan esponjadas en caldo de higado de cerdo y tajaditas del
mismo higado salpicadas por encima”.

=  “Los hombres que han de ir a la boda y las mujeres casadas de la familia de los
novios almuerzan en la boda, aunque el almuerzo no es de esencia sino para las
mozas que visten a la novia, y este almuerzo consiste invariablemente: un pisto,
que es un revuelto de tomates, pimientos y cebolla, picados y fritos con aceite a la
sartén; caldo de higado, dicho més arriba, y aceitunas alifiadas o melon”.

= “Tras la ceremonia de casamiento en la iglesia, y ya en la casa del novio, las
mujeres toman asiento en la casa y los hombres se distribuyen como pueden,
saliendo al patio en su mayoria. Se da un convite, lo mismo que el ya descrito en
los daos, mas una hojuela de flor y otra corriente & cada persona”.

= “Al mediodia, los platos que se sirven en la comida son: en primer término, una
sopa de pan, dorada, con huevos por cima y que hacen caldo del cocido; en
segundo lugar, los garbanzos del cocido, con patatas o quiza alguna verdura, siendo
raro esto ultimo; carne, jamon, relleno, esto del cocido, del que puede ser también

[191]



la gallina que figura en este plato; otro con una gallina entera; y como postre, arroz
con leche, al que espolvorean mucha canela molida, y hojuelas”.

= “De nueve a diez es la hora de la cena, de nuevo en la casa del novio, a la que
asisten de nuevo todos los invitados. En la cena se sirve: en primer término,
ensalada: lechuga, o escarola picada muy menuda en una gran cantidad de agua
salada y acidulada con vinagre; en segundo término, guisado de gallina; en tercero,
gazpachuelo, que no es sino gazpacho, al que ponen huevos y pechugas de gallina;
aceitunas, melon o alguna otra fruta, si la hay”.

= “A otro dia y a punta de alba, el padrino ird a ver como han pasado la noche los
novios. Después los parientes acompafiaran a misa a los recién casados y comen
con ellos este dia de tornaboda. Antiguamente, en este dia de tornaboda, se
celebraba fiesta y comian con los novios los invitados a la boda, en lugar de hacerla
solo los parientes como hemos visto; pero a raiz de la supresion de la tornaboda,
aparece la costumbre de comer en la boda al dia antes de su celebracion”.

=  “En la calle donde se celebra la boda, los vecinos convidan a cenar en sus casas a
todos los parientes y amigos, cosa a la que llaman estar la calle de boda, resultando
por este procedimiento, que la calle toda es un hervidero de alegrias”.

La generosidad y abundancia de los banquetes de boda noriegos era proverbial y el
mismo Porras se hace eco de las 600 docenas de huevos que, segiin un periddico de la
época, se gastaron en la boda de Pablo Madrid. Por mi parte, he encontrado otra resefia
periodistica en la que se enumeran los ingredientes que se utilizaron en otro banquete
nupcial ya a finales del siglo XIX, largueza que el cronista atribuye a “la necesidad y
costumbre que en dicha villa tienen para esta clase de festejos™:

“Se han invertido los siguientes utensilios culinarios: Ocho fanegas de pan,
doscientos reales para compra de carneros, noventa gallinas, veinte conejos, ciento
sesenta tajadas de lomo con sus correspondientes chorizos; arroba y media de arroz
con leche, dos fanegas de garbanzos tostados, cinco cuartillas de idem para el cocido,
ocho arrobas de vino y ciento noventa docenas de huevos. No se puede precisar la
leche que se gasto para el arroz ni la miel y aceite para hojuelas y bufiuelos™"?.

Para 1909 poseemos un nuevo testimonio periodistico sobre el contenido del banquete
de otra boda:

“Comestibles consumidos en un solo dia que ha durado el convite para la
generalidad de los invitados: diez grandes machos cabrios, dos hermosos carneros e
infinidad de gallinas (que solamente con sus picos pudiera llenarse un celemin), han
compuesto los platos de carne; un cahiz de trigo a razén de treinta panes de a libra por
fanega 360 panes; de huevos quizé hayan pasado de doscientas las docenas que se han
consumido en el clésico relleno, con sus nueve jamoncitos revueltos; cuatro arrobas de
arroz y la suficiente leche y azicar para su empape y dulcificacion compusieron el
postre. El vino... baste decir que a crata jal da como dicen por aqui™**.

3 Diario de Cérdoba, 23 de julio de 1896, pag. 1.
320 E| defensor de Cordoba, 31 de mayo de 1909, pags. 1-2.

[192]



Grupo de mujeres desplumando pollos, probablemente para el banquete de una boda, en los afios 50 del
siglo XX. Al fondo puede verse el Tejar de Abajo y el Camino de Pedroche, sin mas construcciones en el
horizonte.

Resulta curioso, por otro lado, que, basandose en la estructura de las bodas que hemos
leido, el propio Porras Marquez aventura una hipétesis sobre la fundacion de Afora.
Asegura que por tradicion se dice en Afiora que en tiempos remotos la boda duraba varios
dias (y no solo dos, como en su época, pues la comida de la tornaboda es solo para la
familia), lo que puede ser, segun Porras, indicio de que la fundacion del pueblo se habria
efectuado con anterioridad a las leyes que regularan la duracion de las bodas, que segin
nuestro autor corresponde a las cortes de Valladolid de 1258, donde se dice expresamente
que las bodas no deben durar mas de dos dias. En cualquier caso, resulta evidente que en
Afiora la ley se obedecia pero no se cumplia. La celebracion de la boda estrictamente
duraba dos dias (daos y boda), pero las celebraciones ocupaban en realidad toda una
semana..., pero no la semana posterior a la boda, sino la anterior.

Asi describe Porras Marquez, finalmente, la ceremonia de celebracion de la boda
propiamente dicha:

La boda. Su celebracion.

La boda se celebra siempre en Lunes 6 4 otro dia de uno festivo, por la razén
apuntada al final del parrafo anterior.

En el dia que la boda se celebra, levantase la novia muy de mafana, pues bien
temprano han de acudir las mozas de su calle, encargadas de vestirla y acicalarla,
empleando en ello un buen rato: que interesa a todas el buen alifio y compostura de
la novia.

[193]



Estas solteras que viven en la calle de la novia y que concurren para vestirla,
almorzaran con ella el tradicional ¢ insustituible plato nominado caldo de higado,
lo que no es otra cosa que unas sopas de pan esponjadas en caldo de higado de
cerdo y tajaditas del mismo higado salpicadas por cima.

Los hombres que han de ir 4 la boda y las mujeres casadas de la familia de los
novios, se preparan y van muy temprano unos y otros a la casa del novio 6 novia,
seglin con el que tengan que cumplir, & quien tengan que acompafiar. Los que de
ello gustan almuerzan en la boda, aunque el almuerzo no es de esencia sino para las
mozas que visten 4 la novia, y este almuerzo consiste invariablemente: un pisto,
que es un revuelto de tomates, pimientos y cebolla, picados y fritos con aceite a la
sartén; caldo de higado, dicho maés arriba, y aceitunas alifiadas 6 melén.

Al sonar en la iglesia del pueblo el segundo toque o repique de la misa mayor (dan
siempre tres toques o repiques con intervalo de unos minutos, y la hora de la citada
misa es en verano las ocho, en otofio y primavera las ocho y media y en invierno
las nueve de la mafiana, dando el primer toque un cuarto de hora antes). Al sonar el
segundo toque, decimos, salen el novio, su familia y los que asisten a la boda, que
se reunieron en casa de éste, por correr de este lado su obligacion, dirigiéndose a
casa de la novia. Llegados & ella, donde ya estan todos, la familia y los invitados
que asisten por su parte, quédanse 4 la puerta, en la calle, dejando adelantar sola &
la madrina de boda, que entra en la casa, y dirigéndose 4 la novia, que estara
sentada en el mismo sitio que dijimos en los daos, y entre una hermana ¢ cufiada a
la izquierda y su madrina de pila a la derecha, le dice:

- "Si quieres ser mi ahijada, vente conmigo."

La gente escucha y sonrie, y comentara luego, camino de la iglesia, el
atragantamiento mayor o menor sufrido por la madrina al pronunciar esas palabras.
Todos se levantan: la comitiva se forma hacia la iglesia.

Salen y forman grupo todos los hombres, el novio inclusive, y detras de este grupo
forma y camina el de las mujeres, 4 cuya cabeza va la novia, colocada entre la
madrina de boda y otra parienta cercana del novio. La novia lleva en la mano un
rosario, un abanico y un pafiuelo muy dobladito. La madre de la novia no va 4 la
boda y queda en casa. Las solteras tampoco van a la ceremonia.

Terminada la ceremonia del casamiento, se dice 4 seguida la misa de bendicion 6
velacion, si es época de ello.

Al salir de la iglesia, la comitiva forma en orden inverso, esto es, que las mujeres
van delante y los hombres todos, incluso el novio, detrds. Lo mismo a la entrada
que 4 la salida del templo, los hombres forman en dos lineas sobre la puerta y
descuibrense respetuosos cuando la novia pasa.

Dirigese la comitiva en el orden antedicho a casa del novio, esto es, de sus padres.
Los hombres quédanse en la calle, formando dos filas. Las mujeres entran en la
casa sin detenerse, teniendo la novia sumo cuidado de entrar con el pie derecho, y
ya la madrina se lo advertiria por el camino, no fuese que con el natural
azoramiento del trance echaralo en descuido. Las dos filas que hemos dicho

[194]



quedaban formando los hombres en la calle tienen por cabezas al padrino de boda y
al Cura que ha casado & los nuevos conyuges, los cuales sefiores ocuparan las dos
jambas de la puerta. Entradas que son las mujeres, el Sr. Cura reza un responso por
los difuntos de la familia de los novios, y terminado éste, el padrino dice en alta
Voz:

- "Sefiores. gracias por lo favores recibidos. Pasen 0stés adelante."

Los que van en la comitiva. y mas ain la multitud de curiosos, mujeres y chiquillos
en su mayor parte, que se agrupaban 4 la puerta por ver como rompia el padrino,
arman tremenda algazara y chilleria al concluir aquél su final invitacion, entre los
comentos de si lo dijo bien 6 mal, si se le trabd 6 no la lengua.

La mujeres toman asiento en la casa y los hombres se distribuyen como pueden,
saliendo al patio en su mayoria. Se da un convite, lo mismo que el ya descrito en
los daos, mas una hojuela de flor y otra corriente 4 cada persona.

Terminado el convite, el novio, con los mozos que estdn de boda y una gran
orquesta de guitarras y bandurrias. todas las que pudo allegar de unas y otras, sale &
recoger las mozas, recorriendo el pueblo para llegar por todas las invitadas, quienes
ya esperan muy arregladitas y compuestas. Terminada la recogida de las mozas, y
llegados que son a la casa del novio, comienza el baile, que no termina hasta la
hora de comer, de merendar, como alli dicen, 4 las tres de la tarde proximamente.

Esto de las comidas en las bodas de la Afiora es cosa realmente notable, pues reina
el criterio de que la boda se hace una vez en la vida, y no hay novio que perdone
sus padres el que en ese dia no echen la casa por la ventana, como suele decirse; y
no es Obice para que la boda se celebre con todo esplendor, el que haya algin luto
en cualquiera de las familias de los novios, por reciente que sea. Ya pueden morir
todos los de casa del novio 6 de la novia, 6 de los dos, que en no muriéndose los
novios, boda habra con todo el esplendor y toda la grandeza que sea posible. Y
aquel dato, que apuntamos en otro lugar, de seiscientas docenas de huevos gastadas
en el relleno para una boda, la de Pablo Madrid, da idea de lo que vamos diciendo
y del enorme numero de convidados que asisten. En ella se puso una mesa que
tenia proximamente unos sesenta metros de larga, y todavia estaba prieta la gente,
que se sentaba, como es costumbre en todas partes, & los dos lados. Lo general es
que entre la casa y el patio no haya fondo bastante para instalar una mesa como la
antes referida, y por esto en muchas bodas se come por tandas, las que llegan
algunas veces & tres, resultando que al levantarse de comer la tercera tanda, casi, 6
sin casi, es hora de cenar para la primera.

En general comen desaforadamente, y 4 esto responde el amasar el pan con tiempo,
con el fin de que estuviera sentado. Respecto & este punto, D. Andrés Montero,
cuya amabilidad me ha facilitado muchos datos para este trabajo, y 4 quien citamos
en otro lugar, nos decia en una de sus cartas algo muy expresivo y digno, por
consiguiente, de transcribirse: "Esto de la comida es cosa que necesita verse,
porque si no, no se puede creer la mitad de lo que hacen algunos. Heliogabalo era
un infeliz... Conozco individuo que después de hartarse de los platos
reglamentarios, que ahora se diran, para rebafiar la miel que quedaba en el plato de
las hojuelas, consumid una rosca de dos libras, entera y verdadera... y se quedd

[195]



como si no hubiera probado bocado." Esto no sera lo corriente, podemos afirmar
que no es raro del todo; pero aun en ese caso, ;jno es de ponerse 4 pensar en la regla
que tiene semejante excepcion?

Los platos que se sirven en la comida son: en primer término, una sopa de pan,
dorada, con huevos por cima y que hacen caldo del cocido; en segundo lugar, los
garbanzos del cocido, con patatas 6 quiza alguna verdura, siendo raro esto ltimo;
carne, jamon, relleno, esto del cocido, del que puede ser también la gallina que
figura en este plato; otro con una gallina entera; y como postre, arroz con leche, al
que espolvorean mucha canela molida, y hojuelas. Los platos se ponen distribuidos
en la mesa y cada uno coge lo que quiere y las veces que le place, y si no alcanza 6
le gusta mas un muslo que una pechuga, verbigracia, que es lo que tiene mas cerca,
pide 4 cualquiera que se alargue, y punto concluido.

Es tradicional que la sopa ha de servirse en soperas de cobre, y como no hay
posibilidad de que nadie tenga las treinta ¢ cuarenta soperas que son precisas, se
acorre & buscarlas prestadas en los dias anteriores & la boda, menester al que se
destinan unas cuantas muchachas que van con grandes espuertas recorriendo las
calles del pueblo y preguntando & voces & la puerta de las casas: ";Hay soperas?"
Todo el que las tiene las deposita en la espuerta de muy buen grado y sin mas
investigacion.

Cuando termina la comida, las mozas se van 4 sus casas respectivas & cambiar de
traje y ponerse otro con que ir al paseo de la boda. Es al mediar la tarde cuando las
mozas vuelven, y todos, incluso los novios, van de paseo 4 la ermita de la Virgen
de la Pefia, situada en las afueras del pueblo. Todas las mujeres van con la cabeza
descubierta, llevando el pafiuelo de cabeza echado sobre el cuello, menos la
madrina de boda y la novia que van de mantilla. Cuando llegan & la ermita entran y
rezan una Salve, después salen 4 la glorieta 6 explanada, y alli forman un baile que
dura hasta el anochecer.

En este punto vuélvense todos & la boda, 4 casa del novio, pasando antes por casa
de la novia para que ésta se despida de su madre (abrazos, besos, lagrimas); porque
es de advertir que la madre de la novia no va a la boda, queda en su casa, donde ha
estado sola todo el dia y entregada 4 sus faenas habituales, "como si se casara el
perro de San Roque", dice graficamente mi amable comunicante D. Andrés
Montero.

Como todos llegan 4 la boda, formase otro baile que dura hasta la hora de la cena,
que es de nueve a diez.

En la cena se sirve: en primer término, ensalada: lechuga, 6 escarola picada muy
menuda en una gran cantidad de agua salada y acidulada con vinagre; en segundo
término, guisado de gallina; en tercero, gazpachuelo, que no es sino gazpacho, al
que ponen huevos y pechugas de gallina; aceitunas, melon 6 alguna otra fruta, si la
hay.

Terminada la cena y llegada la hora, si los nuevos conyuges han de dormir en casa

de la novia, son a ella acompafiados por sus padres (menos la madre de la novia,
que ya hemos dicho no aparece por nada ni para nada en la boda, estando todo el

[196]



dia en su casa y dedicada & sus faenas habituales) y todos los concurrentes,
despidiéndose estos ultimos 4 la puerta y entrando solo los novios, sus padres y sus
padrinos de boda. Si han de quedar los recién casados en casa del novio, los
invitados se despiden y quedan los ultimamente nombrados ma4s arriba.

Los novios y sus padres rezaran el Rosario, y después la novia abraza 4 sus padres
y hermanos y se retira para acostarse, efectuando esto antes que el novio, el cual
entrara en la habitacion ya que la novia esté acostada y tapadita.

En tanto que los novios rezan el Rosario, se organiza en la calle, por los mozos, lo
que dicen la musica, en la cual se lanzan coplas alusivas & los recién casados, en
medio de un formidable rasguear de guitarras. Los mozos de la musica se sittian
frente 4 casa de los novios, y el padrino de la boda sale de vez en cuando, para
obsequiar con copas de aguardiente & los cantores y sus acompanantes.

Hay coplas de diversa indole. Copiamos alguna conservandole su ortografia
original. Esta es de las que puede clasificarse en el género de buenos consejos:

No por que te haigas casao
y porque tengas mujer,

los padres que ten han criao
los vayas aborrecer.

Generalmente las coplas, que siempre se cantan a tono de fandango, comienzan
con la relacion exacta del acto del matrimonio y velacion:

Cuando entrastis por la puerta
de aquella iglesia divina,
tomastis agua bendita,

os incastis de rodillas

os incastis de rodillas

con muchisima alegria,
esperando al sacerdote

venir de la sacristia.

Cuando el anillo le distes,
al ponérselo en el dedo,
ta le dijistes: "esposa",
los corazones se unieron
pa toda una vida hermosa.

Luego vienen otras, referentes 4 los padres de los novios, al respeto que estos deben
seguirles guardando, etc.:

En un cuarto mu pequefio
fué tu padre y te llamo,
ta le besastes la mano,

¢l te di6 su bendicion.

Si algtin dia t0 tuvieras

[197]



un pedaciyo de pan,
y & tu padre le faltase
le darias la mitad.

Compaiiero, nunca olvides
4 la que el pecho te dio,

la que enjugd tus panales,
la que el sustento te dio.
Esa es tu querida madre.

Otras aconsejan guardar la devocion que el pueblo tiene 4 la Virgen de la Peia:

A la Virgen de la Pefla
tenla siempre muy presente,
pa que sea vuestra abogada
y os depare giiena suerte.

Cantan las gracias de la novia y felicitan al novio por la eleccion de compaiiera:

Compaiero, has de mirarte
en ese espejo de perlas

que te la dieron sus padres
pa toda una vida eterna.

Se ve en la anterior copla, que el poeta era lleno de sentimiento, pues cree en la
eternidad del momento amoroso y en el modo de etemizar la vida por el amor.

Otra 4 la novia:

El tituto de doncella
esta noche lo has perdido,
y mafiana te diran...
esposa de tu marido.

Y, finalmente, una copla por cada uno de los Sacramentos de la Iglesia.
Anotemos alguna:

El tercero es penitencia;
de penitencia tenis

os amis el uno al otro
como lo manda la ley.

El quinto es extremauncion;
en extremo la has querido,
ya la tienes 4 tu lado

con tos tus gustos cumplidos.

Y la musica dura largo tiempo, acabando al llegar el cansancio a los musicos y
cantores.

[198]



A otro dia y a punta de alba, el padrino ird a ver como han pasado la noche los
novios. Después los parientes acompafiaran a misa a los recién casados y comen
con ellos este dia de tornaboda, haciendo de saludo la misma pregunta del padrino:
si pasaron bien la noche. Por la tarde se va de paseo (la familia nada mas) 4 una
finca del novio, si la tiene, 6 si no, de sus padres, 6 4 la de algin otro individuo de
la familia, y asi termina lo concerniente 4 las bodas.

Este complejo ceremonial de las bodas noriegas fue simplificandose
paulatinamente y despojandose poco a poco de sus elementos rituales mas genuinos, pero
todavia en los afos treinta una crénica periodistica nos da cuenta de que el antiguo
esplendor de las bodas aun se mantenia:

“Han contraido matrimonio candnico-civil en esta villa la bella seforita
Ana Casilda Garcia Madrid y el distinguido joven y culto funcionario de este
Ayuntamiento don Juan Garcia y Garcia (...). La novia vestia un lujoso traje de
raso negro y obstentaba valiosisimas joyas que realzaban su belleza. Varios
centenares de invitados acompanaban a los contrayentes. Terminada la ceremonia y
tras un breve y elocuente discurso del padrino, los numerosisimos invitados fueron
espléndidamente obsequiados en casa del novio (...). Tres dias de fiesta, suculentos
banquetes, reparto copioso de comida a los pobres, animados bailes y todo lo mas
exquisito y sazonado del buen gusto™*'.

32! Diario de Cérdoba, 9 de abril de 1932, pag. 2.

[199]



Andrés Montero Peralbo y Luisa Escribano vestidos para la boda (1901)

[200]



Isabel Sanchez y José Fernandez el dia de su boda, hacia 1928. El traje de novia negro, habitual hasta
entonces, empez6 a combinarse con el velo blanco. Segin algunos testimonios orales, fue la primera novia
que lo utilizé en Afiora.

[201]



Casilda Montero Escribano, vestida de novia segun la costumbre de la época. Hacia 1930.

[202]



3. LA ENCINA DE LOS QUINTOS

Las fiestas de quintos se incluyen habitualmente dentro de las llamadas fiestas
generacionales o, segin otras denominaciones, fiestas familiares o privadas, por estimarse
que no afectan a toda la comunidad sino a un grupo social de la misma, e incluso a veces
solo a parte de €l. Sin embargo, contraviniendo esta opinion, podemos afirmar que las
fiestas de quintos de Los Pedroches constituyen celebraciones comunitarias de la maxima
importancia porque, lejos de reservarse a grupos limitados, se abren a toda la poblacion y
se erigen como uno de los ritos regenerativos e integradores mas importantes de todo el
ciclo festivo y en ellos interviene, participando activamente en el ritual o compartiendo
pasivamente sus elementos simbdlicos, toda la poblacion.

Se trata de fiestas de gran interés ritual y simbolico, como veremos, extrafias
porque no estan vinculadas a ningin componente religioso, como suele ser comun en todas
las demas, razon quizas por la cual suelen ignorarse en los catdlogos habituales de fiestas
populares de los pueblos. Debido a la eliminacion del Servicio Militar obligatorio, las
fiestas de quintos han desaparecido ya totalmente, aunque, sustancialmente transformadas
y respondiendo a otras motivaciones sociales, han sobrevivido parcialmente en algunos
pueblos. En Afiora desaparecio esta fiesta a finales de los afios ochenta del siglo XX,
cuando se eliminaron las operaciones colectivas de talla y reconocimiento médico en el
Ayuntamiento.

La fiesta de los quintos se celebraba en Afora el sabado y domingo segundo de
marzo, fecha esta ultima en la que el Ayuntamiento de la localidad realizaba las
operaciones de talla y reconocimiento médico de los mozos que habrian de realizar la mili
(el servicio militar obligatorio) al afio siguiente, a lo que se llamaba medir a los quintos.
Todo comenzaba unos meses antes, cuando los jovenes que formaban la quinta de ese afno
se reunian con el propoésito de acudir a las dehesas locales (Vera o Jarales) para arrancar la
encina que luego sera el centro de la celebracion en marzo. Se procura que sea cuanto mas
grande y robusta mejor, sabiendo que aun asi tendrd que suftir las burlas de los mas
veteranos, que la consideraran siempre infima en comparacion con la suya, fomentandose
de este modo con las quintas anteriores y las que vendrian una rivalidad basada en el
tamafio y consistencia del arbol, que actuaba como referente simbodlico de cada quinta y
como elemento ritual de confrontacién generacional. Una vez arrancada, se dejaba
tumbada en el suelo para que su madera se reseque durante los meses de espera.

El sabado anterior al domingo en que miden a los quintos, estos se retinen de nuevo
y se dirigen a la dehesa para trasladar la encina al pueblo. Con esfuerzo y habilidad la
colocan en un tractor y, ya en la poblacion, recorren con ella todas las calles del pueblo,
exhibiendo el arbol en toda su grandeza e invitando al vecindario a admirarlo, como
testimonio de su fuerza y valentia, e incitan a todos a compartir su fiesta. La ocasion era
motivo para cantar todas las coplillas tradicionales conocidas y otras que se van inventando
espontaneamente sobre una base musical popular. Abunda la tematica picaresca y grosera,
especialmente en lo amoroso. Las jovenes se cuidan muy bien de no cruzarse en su camino
durante el dia y todos los noriegos reconocian en estos comportamientos los estereotipos
que se habian ido prefijando a lo largo de los afios.

Terminado el recorrido, colocan la encina en una plaza o lugar despejado del
pueblo (antiguamente en la Plaza de la Iglesia, luego en la Plaza de las Velardas,

[203]



finalmente en las proximidades del Campo de Futbol), donde aguardara a la noche
dispuesta en posicion vertical. Mientras tanto los quintos, que ese dia no aparecen por casa,
recorren una y otra vez los bares del pueblo. A mediodia, todos se retinen a comer en un
banquete que actia también como elemento de cohesion y que constituye un medio de
refuerzo muy importante de la interrelacion (amistad, convivencia, unidad) entre los
miembros del grupo. Al anochecer, se procede a la quema de la encina. Alrededor se retine
mucha gente, nifios y mayores, que celebran con jabilo el fuego de la encina de los
quintos.

La quinta de 1982 con la encina en el tractor.

Al dia siguiente, cuando ya los quintos han pasado con sus trajes nuevos por el
Ayuntamiento para ser medidos, cogen la pandereta los del aflo siguiente: con una gran
pandereta fabricada por ellos mismos recorren las calles del pueblo cantando canciones
alusivas y poniendo de manifiesto el relevo generacional que se ha producido. Son los
nuevos quintos. La continuidad estd garantizada.

La ceremonia, similar a otras que con el mismo motivo se celebraban en los
pueblos de la comarca y en muchos otros de toda Espaiia, es riquisima en simbologia. En
primer lugar, hay que considerar sin duda el rito como una prueba iniciatica masculina que
simbolizaba el transito de nifios a adultos en un acto que sintetiza asimismo la capacidad
regenerativa de una comunidad. Como afirma H.M. Velasco refiriéndose a una celebracion
similar "el grupo de individuos que alcanza la edad de veinte afos, es decir, el tiempo de ir
a la milicia, toma cuerpo y se consolida como grupo, reduciendo en los individuos la
dependencia familiar y fomentando la afiliaciéon y adhesion a un grupo masculino y de
edad en el amplio marco de la comunidad como conjunto"*. La rivalidad entre las

322 Honorio M. Velasco Maillo, "Fiestas de mayo en la Tierra de Alcald", en Tiempo de fiesta (ed. H.M.

[204]



quintas, representada por las criticas al tamafio de la encina, propicia la identificacion de
cada miembro con la suya y fomenta la conciencia de grupo. Esta identificacion del varon
con su quinta fue mas estrecha antiguamente, de modo que era frecuente escuchar a las
personas mayores referirse a su edad aludiendo a la quinta a la que pertenecieron
("Fulanito es de la quinta del 54").

La comunidad fomentaba estas practicas porque con ellas se sentia renovada, a
través de un grupo social, los quintos, que ponian a prueba su fuerza, habilidad y capacidad
de conjugar esfuerzos individuales. Este sentido social del rito se manifiesta de algiin
modo en el aprovechamiento que los quintos hacian de espacios comunales, como las
dehesas o las plazas, asi como por la tolerancia que el pueblo muestra esos dias hacia unos
comportamientos de los mozos que en otro momento serian tachados de groseros y
escandalosos, si no delictivos. Pero ahora estas conductas representan para la comunidad,
mas alla del significado estricto de los quintos, una muestra de su capacidad de pervivencia
y de su renovada energia humana.

Por otro lado, y debido fundamentalmente a la propia naturaleza de las
motivaciones que fuerzan estas celebraciones, generadoras de hipotéticas situaciones de
riesgo y de un seguro rompimiento brusco de la unidad familiar (para muchos mozos la
mili era antiguamente la Unica ocasién de salir del pueblo y una puerta abierta a
experiencias quizas imposibles de vivir de otro modo), todo lo relacionado con la milicia
conlleva un estrechamiento de los lazos familiares y presenta inevitablemente asociadas
una serie de practicas supersticiosas cumplimentadas por los padres del joven soldado,
deseosos de un buen destino y un buen regreso para su hijo. En este contexto se incluye la
donacion de carros de lefia para la subasta de las Animas en Afiora, de la que ya hemos
hablado. Una vez producido este sorteo, que solia celebrarse una mafiana de domingo en la
plaza del pueblo, con nerviosas reuniones familiares y aire de fiesta contenido, no cabia
mas que asumir, de buen o mal grado, su veredicto, aceptando una vez mas como
inevitable la inmensa presencia del azar en nuestras vidas.

La celebracion de los quintos interesa también por su significado como vestigio del
culto a la encina en Los Pedroches. Tres elementos de su ritual guardan evidentes
paralelismos con la multitud de fiestas y tradiciones de toda Europa que tienen al arbol
como centro de la celebracion, fiestas todas ellas que tienen su razén de ser en las
cualidades benéficas que comtinmente se achacan a los espiritus arboreos (especialmente
se considera que los arboles o espiritus arboreos otorgan la lluvia y el buen tiempo y hacen
prosperar las cosechas y que se multipliquen los rebafios)’’. Estos tres elementos son la
traida de la encina desde las dehesas a la localidad, su procesion ritual por las calles del
pueblo y la quema final de la misma.

En primer lugar nuestra fiesta de los quintos se inscribia en la costumbre muy
frecuente entre los campesinos europeos de, bien en primavera o a principios de verano,
salir a los bosques, cortar un arbol y traerlo a la aldea e hincarlo erguido en el suelo para
celebrar una fiesta a su alrededor. La celebracion posterior varia de unos lugares a otros,
pero en todos los casos la intencion de esta costumbre es, segiin Frazer’>*, "atraer a la aldea
y a cada casa en particular las bendiciones que el espiritu del arbol puede otorgar". Entre

estas costumbres destaca la del "arbol mayo", a la que ya nos hemos referido. En muchos

Velasco), Editorial Tres, catorce, diecisiete, Madrid, 1982, pags. 169-201, pag. 200.
323 Frager, Ob. cit., pags. 151 ss.
324 Ibidem., pag. 154.

[205]



lugares, ademas, es habitual que, como en nuestro caso, la operacion de salir al bosque y
cortar el arbol quede en manos de un grupo social o de edad determinado, especialmente
los jovenes, pues no en vano el significado amoroso es otro de los mas definidos en este
rito.

Importante elemento de la ceremonia de los quintos es también la exhibicién que
de la encina se realiza por todo el pueblo, exhibicion con visos de procesion ritual a través
de la cual el arbol es llevado de puerta en puerta para que todos los vecinos reciban su
participacion en el beneficio que el espiritu arboreo pudiera proporcionar >. El recorrido
procesional de la encina, por lo demas, nos remite a celebraciones precristianas donde la
invectiva y el ataque personal eran componentes consustanciales, como las alborotadas
procesiones de las Dionisiacas rurales o de la fiesta primaveral atica de las Antesterias. En
el recorrido de los quintos por las calles del pueblo se cantaban incesantemente coplillas de
caracter obsceno y provocador, se insultaba a los transeuntes (especialmente a las mujeres
casadas) y se ponia de relieve de forma cruda la magnificencia corporal de los
componentes de la quinta. La ingestion continua de alcohol provoca una desinhibicion (por
no decir ya furor baquico) que permite a los quintos llegar mucho mas lejos de lo
acostumbrado. La embriaguez en este momento, como en tantas otras ocasiones, €s
comunmente aceptada como un signo de hombria, alabada y alentada por los padres y
convertida por todo ello en eximente de comportamientos violentos y en motivo de orgullo
general, como propaga este estribillo de los quintos noriegos:

Salid, alcahuetas,
salid a escuchar

y veréis los quintos
qué borrachos van.

Esta ruptura del orden social y esta liberalizacion de los instintos que significa la
fiesta de las quintos la ponen en estrecha conexién con el carnaval, fiesta que, por lo
demas, también actla a veces como intensificadora de la conciencia de clase y de la
cohesion interna de un grupo en determinadas relaciones sociales. Los hechos que se
suceden durante el recorrido procesional de la encina por el pueblo en Afiora contienen los
dos elementos que, segun Julio Caro Baroja, caracterizan al carnaval desde un punto de
vista social: una violencia establecida y un desenfreno de hechos y palabras que se ajusta a
formas especificas’.

La quema final de la encina por parte de los quintos, como expresion simbolica de
regeneracion social, no es sino una mas de las muchas costumbres existentes en toda
Europa de encender hogueras en ciertos dias del afio y celebrar fiesta a su alrededor,
bailando y saltando sobre ellas.

325 Ibidem.
326 Julio Caro Baroja, EI Carnaval, Taurus, Madrid, 1965, pag. 67.

[206]



4. LA MATANZA

La matanza es una fiesta de ambito familiar que, sin embargo, en su expresion mas
amplia se convierte en una fiesta de integracion social de mayor alcance. Y nos referimos a
la matanza como una fiesta porque, independientemente de los componentes econdmicos y
gastronémicos que en ella predominan, su ejecucion constituia antiguamente un rito
ancestral de reafirmacion de los lazos familiares, de amigos y de vecinos, en un ambiente
de exteriorizacion festiva amarrada al calendario con enunciados de alcance
consuetudinario.

Esta fiesta profana, con componentes simbdlicos de hondo sabor antropolégico (el
sacrificio ritual, la sangre, el fuego), era un dia grande para la familia, que estaba marcado
en el calendario de invierno como una cita principal para la celebracion privada con ribetes
publicos, dada la reavivacion de los lazos vecinales que conllevaba y en la que las
muestras de solidaridad inherentes marcaban una importante sefia de cohesion social.
Pocos dias antes de la fecha sefalada, la mujer de la casa se encargaba de invitar a los
vecinos mas allegados, que acudirian a la matanza para ayudar en las tareas que fueran
necesarias con la seguridad de que luego serian recompensados con idéntico servicio
cuando fueran ellos los matanceros: una suerte de intercambio reciproco de tareas que
posibilitaba la realizacion de un trabajo improbo en tan solo una jornada.

El ritual de la matanza comienza con la preparacion de los “matalotajes”, es decir,
todos los ingredientes que seran necesarios para la elaboracion de los embutidos, y ya
desde entonces se seguia un ritual que habia que cumplir sin alteracion. Una tarea principal
que marcaba el inicio de las labores preparatorias era la de “cocer la calabaza”, en la que
todos reconocian el cumplimiento del mandato tradicional: pelada y troceada se cocia en
grandes calderas de cobre (con frecuencia pedidas prestadas a los vecinos) y después se
dejaba escurrir unos dias. También se cocian patatas y cebollas y se picaban ajos. En
cuanto a las especias (pimiento molido, matalahtiva, cominos, pimienta, orégano, cilantro,
perejil, azafran, etc.), por lo general se acudia a Pozoblanco a comprarlas, junto con las
tripas secas para “‘embuar” las morcillas y chorizos. Todo esto provocaba un movimiento
que ponia en marcha complicidades y desvelaba débitos adquiridos que requerian ahora su
cumplimiento.

El dia de la matanza la jornada comenzaba bien temprano, mucho antes de que
amaneciera. Desde primera hora iban llegando la familia y los “invitados” (que lo eran a
trabajar) y todos eran recibidos con una copa de aguardiente “del fuerte” servido en la
tipica copita de vidrio grueso, generalmente la misma para todos, que pasaba de mano en
mano y alcanzaba incluso al visitante ocasional que llegaba para otros asuntos. Hasta los
nifios madrugaban ese dia y tenian licencia para faltar a la escuela, beber anis y andar todo
el dia enredando entre las matanceras® . Mientras acudian los que faltaban, se esperaba
alrededor de la lumbre, donde ya colgaba una caldera de las llares con agua humeante, y se
tomaba un café del puchero, acompanado quizas de una perruna o rosquillo.

327 La matanza era una gran fiesta para los nifios, como Pedro Tébar se ocupé de reflejar con paginas
inolvidables en el relato “El anillejo” de su libro de relatos Musica en la almohada, Huerga&Fierro,
Madrid, 1999, pags. 121-131.

[207]



Matanza (1967)

Adobando los embutidos en una matanza tradicional

[208]



En cuanto los matarifes estaban preparados, se traia al cerdo de la zahurda y se
colocaba sobre la banqueta de sacrificios, sujetado por las patas mientras el cuchillo hacia
su trabajo en la garganta. Una mujer agachada movia frenéticamente, para evitar que se
cuajara, la sangre humeante que caia a borbotones en el lebrillo o en un cubo grande de
zinc al ritmo violento de la cruda agonia del animal. Los chillidos infernales del cerdo,
audibles por todo el pueblo, componian la banda sonora de casi todas las mafanas de
invierno en la localidad.

Luego continuaban las labores aprendidas, que se desarrollaban con una fidelidad
inquebrantable. Se pelaba el animal con la ayuda de retamas y gifiestas encendidas y
grandes navajas, hasta dejarlo limpio, exhibiendo una piel blanquisima, sin una cerda.
Luego continuaba la fase anatdomica: el matancero, con la pericia del descuartizador, iba
despiezando el cuerpo y explicando a los nifios presentes qué era cada parte y para qué
servia: el corazon, los pulmones, el higado, el menudo, los lomos, el mogote, los tocinos,
jamones y paletas, la cabeza y, en fin, la vejiga para jugar con ella, convertida en balén o
parche para la zambomba. Enseguida habia que picar la carne y los gordos que se fueran a
utilizar para los embutidos y escamar las partes destinadas a una conservacion mas larga.
Luego se condimentaba el molondrosco y se amasaba en las artesas, tarea reservada a
mujeres con una sabiduria heredada de madres y abuelas, para dejarlo después reposar
durante unas horas. Ya por la tarde era el momento de embudar, tarea en la que las mujeres
eran también las maestras. El trabajo finalizaba cuando se colgaban los palos de chorizos
y morcillas en la campana de la chimenea, para que el humo de los fuegos de invierno
curara unos embutidos que serian parte importante del sustento familiar durante todo el
afio.

L

»

La matanza era una fiesta familiar.

[209]



La matanza era una fiesta y todas estas esforzadas labores estaban salpicadas por
momentos de gran intensidad ludica y ritual con la comida siempre presente. Antes de
terminar el despiece del animal, antes incluso de que el veterinario hubiera certificado el
optimo estado sanitario de las carnes, se asaban en las brasas unas “magras”, carne tomada
de algunas partes que hace décadas se consideraban menos nobles y que hoy sin embargo
han adquirido gran fama gastrondmica: secreto, presa... Se troceaba y se repartia entre
todos los presentes, que apreciaban su sabor y, con €l, la pervivencia de la tradicion. Si
habia vino de pitarra, era el momento de acompanar; si no, el de Montilla o Villaviciosa
hacia los honores con la bota de mano en mano. Cuando la masa de los chorizos estaba
preparada, con la excusa de probar lo acertado de los alifios, se freia una muestra en una
sartén, de la que se hacia participe también a todos los presentes. La comida a mediodia era
abundante (las migas de pan con caldo del cocido, los garbanzos, los lltimos melones de la
temporada) y bulliciosa, aunque generalmente a deshora. Las bromas, en fin, se repetian
inamovibles afio tras afio: la que con las manos llenas de sangre del animal acaricia la cara
de alguien, la que manchaba la oreja de otro con la masa del chorizo, los chistes y las
picardias con doble sentido a cuenta del grosor o largueza de las morcillas. ..

Por la noche, cuando ya todas las tareas habian finalizado, los invitados regresaban
vestidos de limpio para rematar la fiesta con el baile. Con acompafiamiento de la guitarra y
los instrumentos populares de botella y sartén se entonan las jotas y pasodobles, se
ejecutan los corros y se practican los bailes populares de intercambio. Era, una vez mas, el
momento de renovar el repertorio infinito, inagotable, de la tradicion oral, una ceremonia
de legado generoso de conocimientos ancestrales que los mayores ofrecian a los mas
pequenos, que lo aprendian todo y lo asumian como propio y necesario, inconscientes
todavia de recibir una alta responsabilidad de transmision, pero orgullosos de comenzar a
poseer los secretos que hacian admirables a sus mayores™".

La facilidad de acceso actual a cualquier tipo de alimentos durante todo el afo, las
nuevas imposiciones sanitarias y los cambiantes usos de la economia doméstica han
terminado con esta practica ancestral tan ligada a la tierra de Los Pedroches y su cultura y
con ella han desaparecido también un caudal grandioso de conocimientos gastrondmicos
antes transmitidos de generacion en generacion y hoy perdidos para siempre.

5. EL PANECITO DE TODOS LOS SANTOS

La celebracion del Dia de Todos los Santos y de los Difuntos, en la que se recuerda
a los seres queridos que han fallecido, ha constituido tradicionalmente en Espafia una fiesta
fundamentalmente religiosa. Una celebracion en la que predominan los componentes
rituales y litargicos, con algunas incursiones de caracter popular, pero volcada
principalmente en el homenaje ligubre que en la cultura judeocristiana conlleva el
recuerdo de los que ya se han ido.

Durante estos dias, es habitual que los familiares de los difuntos acudan a los
cementerios para limpiar las sepulturas y adornarlas con flores, confiriendo al lugar un
bullicio y animacion de la que carece durante el resto del afio. Menos frecuente es que en

328 Sobre la matanza en Los Pedroches, véase Manuel Moreno Valero, La vida tradicional en Los
Pedroches, Tipografia Catolica, Cordoba, 2001, pags. 231 ss. y Esteban Marquez Triguero, La matanza
del cerdo en Torrecampo, Obra Cultural PRASA, Pozoblanco, [1995], pags. 41 ss.

[210]



el camposanto se celebren otras manifestaciones que evidencien un caracter mas ludico.
Como la costumbre, ya desaparecida, que existia en Afiora de comer alli el “panecito”.

El panecito de Todos los Santos

La existencia de una gastronomia propia de la fecha no sorprende: huesos de santo,
buiiuelos de viento, los panellets catalanes... Lo que resulta mas sorprendente es que estos
alimentos sean consumidos en el propio cementerio. Sabemos que en Galicia se hacian
unas empanadas para comer en los cementerios durante el dia de Todos los Santos o que
en algunos lugares de Méjico y Filipinas las familias acostumbran a llevar alimentos a los
cementerios para comer sobre la tumba de los difuntos y compartir con ellos la comida y
bebida que les gustaba. En este contexto merece la pena destacar la singularidad
del panecito de Afora.

Se trata de un pan en miniatura que antiguamente los nifios noriegos se comian en
el cementerio la mafiana de Todos los Santos, sin cuestionamientos sanitarios porque "era
la tradicion" y frente a esa certeza no cabian objeciones. Hoy, mas melindrosos, ha
desaparecido la practica, pero no el objeto: los panecitos siguen vendiéndose con gran
éxito en la panaderias de Afora.

Antiguamente en la noche de Todos los Santos se practicaba también la costumbre
de reunirse por la noche las pandillas de amigos o familiares para comer las tipicas gachas
blancas. Con las sobrantes, la tradicion mandaba salir por las calles y tapar con ellas las
cerraduras de las puertas de las casas, causando a la manana siguiente alboroto y disgusto

[211]



en sus propietarios, quienes, no obstante, aceptaban la transgresion como parte del ritual
festivo. La antropologia cultural nos dice que el objetivo de esta acciéon era impedir
simbolicamente que los malos espiritus penetraran en las viviendas. La consideracion de
que una fecha dedicada al culto a los difuntos no era la mas apropiada para esta
celebracion, causa de jolgorio y algarabia, motivd que en un determinado momento, a
mediados del siglo XX, la costumbre se trasladara a la fiesta de San Martin, el 11 de
noviembre, donde encontré un nuevo acomodo ritual. Sin embargo, en los tltimos afios, la
elaboracion de gachas también se ha abandonado, siendo sustituidas por serrin de
carpinteria o papelillos cortados en trozos mintisculos que se echan en los umbrales de las
casas, en las ventanas, sobre los coches o a lo largo de toda la calle, sin que alcance ahora a
entenderse el significado de esta practica.

6. LOS VILLANCICOS DE NAVIDAD

La principal tradicion festiva de la Navidad, una vez desaparecidos los rituales
vinculados con las Animas Benditas (de los que ya hemos hablado), era la costumbre de
salir la Nochebuena a cantar villancicos por las casas del pueblo. Los grupos de amigos se
organizaban con panderetas, zambombas, platillos, almirez y botellas vidriadas (en las
formaciones mas elaboradas podian entrar incluso guitarras y violines) para entonar el
repertorio popular de las canciones navidefias de tradicion oral. Habia un tiempo previo de
ensayo, que servia para ir preparando el clima festivo de esas fechas, para refrescar en la
memoria las letras y las musicas que solo se entonaban una vez al afio. Y, por fin, al
atardecer de la Nochebuena, los grupos de nifios, jovenes y personas de todas las edades,
vagaban por el pueblo deteniéndose en el postigo de las viviendas, desde el que se
entonaba la formula introductoria que solicitaba la entrada: “;Se canta o se reza?”. Si
desde dentro se gritaba “jSe canta!”, el grupo tenia licencia para acceder bulliciosamente y
mostrar sus habilidades con los villancicos, que luego eran recompensados generosamente
con el aguinaldo y con una ronda de perrunas, polvorones o mazapanes alegrada con una
copita de anis o licores dulces. En cambio, si en la familia se habia producido un
fallecimiento durante ese afio, se advertia “Estamos de luto” y entonces el grupo pasaba de
largo o bien se detenia respetuosamente a rezar alguna oracion junto a los presentes.

El repertorio de villancicos populares de Afiora es riquisimo y estd necesitado de
un estudio riguroso en profundidad, al que me temo que ya hemos llegado tarde®®’. Se
trata, por lo general, de composiciones sencillas construidas sobre bases musicales
elementales para facilitar su acompafiamiento con los instrumentos tipicos navidefios.
Como en todas las formas de la tradicion oral, resulta imposible determinar la procedencia
geografica o el grado de originalidad local de los villancicos que se cantan (0, mas bien, se

329 Luis Lepe Crespo (La msica de Los Pedroches, Cajasur, Cordoba, 2008, tomo I, pags. 366 ss.) ha
estudiado el origen de los villancicos en Los Pedroches y sus principales aspectos formales y musicales.
Lepe se adhiere a la teoria de que el género no procede de una tradicion campesina, sino que se difundid
principalmente en los ambientes cortesanos y fue musicado por compositores famosos de la época. A
partir del siglo XVIII estas formas musicales, que habian llegado a convertirse en cantatas religiosas,
generalmente en latin, para solistas y coro, derivaron en representaciones teatrales con un caracter mas
popular, restos de las cuales serian el Auto Sacramental de los Reyes Magos de El Viso o los Coloquios
de Alcaracejos y Pozoblanco, todos ellos inspirados en la obra de Gaspar Fernandez y Avila La infancia
de Jesucristo (Malaga, 1784). En cuanto a Los Pedroches, Lepe situa su origen en los musicos de los
conventos del siglo XVIII, que crearian letras y musica para cantarlas en las celebraciones religiosas, de
donde las aprendia el pueblo.

[212]



cantaban) en Afora, dada la dispersion de todos ellos y la multitud de variantes que se
pueden encontrar en los lugares mas distantes. Actualmente se ha abandonado el repertorio
de villancicos tradicionales y, si acaso, con algo de suerte, en la Nochebuena apenas
pueden escucharse los villancicos mas estandarizados por los centros comerciales.

7. LA VISITA DEL OBISPO

Periddicamente, los obispos realizan visitas pastorales a las diferentes parroquias y
comunidades de su didcesis a fin de mantener lazos de cohesion entre ellas y exhortarlas a
mantener una vida de fe y practica cristiana, al tiempo que se examinan las estructuras e
instrumentos destinados al servicio pastoral. En la actualidad, la frecuencia de estas visitas
ha aumentado considerablemente, debido a la mejora de las comunicaciones y a una mayor
voluntad por parte de los prelados de estar presentes en acontecimientos ordinarios y
extraordinarios de la vida religiosa local. Sin embargo, antiguamente estas visitas eran
menos habituales y su realizacion constituia una gran celebracion de caracter popular,
especialmente en pequenos nicleos de poblacion como Afiora.

La llegada del obispo suponia una convulsion en la habitualmente apacible vida de
los pueblos: los vecinos se volcaban en el adorno de las calles por donde hubiera de
desfilar la comitiva oficial y la participacion en los actos litirgicos convocados era masiva.
La ocasion era también aprovechada por la jerarquia eclesiastica local para realizar una
demostracion simbolica de superioridad frente al poder civil, puesto que las autoridades
municipales, que también participaban activamente en los actos de reconocimiento a la
figura del mitrado, ocupaban generalmente en el protocolo festivo una posicion
subordinada con respecto a los clérigos. En este sentido, las visitas episcopales contienen
los elementos de legitimacion jerarquica y propaganda ideoldgica consustanciales a las
fiestas de caracter institucional, mientras que la participacion intensa del vecindario en los
actos organizados las convierte en celebraciones populares no periddicas muy destacadas y
que, con frecuencia, dejaban una huella muy duradera en la memoria colectiva de la
localidad.

La prensa cordobesa nos ha dejado noticia de dos visitas pastorales de sendos
obispos realizadas en el primer tercio del siglo XX, a través de cronicas que relatan con
todo detalle los actos extraordinarios que tuvieron lugar en Afiora con tal motivo.

La primera tuvo lugar en mayo de 1917. El dia 22 por la tarde llegd, procedente de
Dos Torres, el prelado Ramén Guillamet y Coma, que permaneceria en Afiora dos dias
mas. Para recibirlo, se congreg6 en la parroquia “el clero, las cofradias, nifios y nifias de las
clases publicas con sus respectivos profesores, todo el Ayuntamiento presidido por el sefior
alcalde D. Mateo Ruiz Garcia, el juzgado municipal presidido por D. Miguel Barrios y el
comandante de la guardia civil D. Antonio Palomares, con fuerzas a sus ordenes, todos
acompafados de la banda de musica municipal™**°. El vecindario, por su parte, habia
vestido el pueblo de fiesta: “las calles del itinerario engalanadas con colgaduras y tres
preciosos arcos cubiertos de flores y follaje”. Al descender de su coche el obispo,
“atronaron el espacio numerosos cohetes, entusiastas vivas y los alegres acordes de la
banda de musica (...). En la puerta principal de la parroquia fue recibido por el sefior cura

339 E| defensor de Cordoba, 1 de junio de 1917, pag. 1.

[213]



parroco D. Francisco Salamanca Bujalance, revestido de capa pluvial, entrando bajo palio,
entonandose los céanticos del ritual”. Todo el protocolo de las grandes ocasiones.

El obispo Adolfo Pérez Mufioz durante su visita a Afiora en 1925, a las puertas de la ermita de la Virgen de
la Pefia. A la izquierda, el delegado gubernativo del partido judicial de Pozoblanco, el capitan de Artilleria
José de la Matta y Ortigosa.

En los dias siguientes tuvieron lugar sendas misas con comuniones masivas y
durante ellas recibieron el sacramento de la Confirmacion, segin la apasionada créonica del
diario catélico El defensor de Cordoba, “novecientos trece nifios mayores de cinco afios”.
El obispo fue recibido en el Ayuntamiento, donde, tras un discurso del abogado Andrés
Montero, se sirvio a los presentes “dulces, licores y habanos”. También se entrevistd con
hermandades y asociaciones de la religiosidad local: Hijas de Maria, Catequistas, Virgen
de los Dolores, Apostolado de Oracion, Sagrado Corazén de Jests, San José, Santa Lucia,
Asociacion de la Buena Prensa y Adoracion Nocturna.

La despedida se organizd en forma de procesion multitudinaria: ademas de los

fieles que llenaban la iglesia, “alli estaban los nifios y nifias de las escuelas con sus
banderitas, las cofradias con sus estandartes, todo el Ayuntamiento con la banda de musica

[214]



municipal y el Juzgado”. Tras los oficios religiosos, “se organiza la procesion por la plaza,
calle Empedrada y Cérdoba, al llano de San Martin, donde bendice a todos, dandosele
numerosos vivas”. El parroco, el alcalde y el juez acompafiaron al obispo hasta
Alcaracejos, donde continuaria su visita pastoral.

La segunda visita de la que nos da cuenta la prensa de la época tuvo lugar en 1925

y tiene el privilegio de contar con una singular fotografia que inmortaliza el momento en la
misma puerta de la ermita de la Virgen de la Pefia. El dia 5 de marzo, acompaiiado del
delegado gubernativo del partido judicial de Pozoblanco José de la Matta y Ortigosa, llegd
procedente de Pozoblanco el obispo Adolfo Pérez Muiloz, que ocup6 la sede episcopal de
Cordoba entre 1920 y 1945. Los actos se desarrollaron de forma similar a la visita de 1917,
aunque en esta ocasion solo estuvo en la localidad una jornada: adorno de las calles de la
localidad, actos litargicos masivos y entrevistas con las fuerzas vivas del pueblo, tanto
religio}s;tls como civiles, formaron el programa de actividades para agasajar al obispo en
Afiora™".

8. NOTICIA DE FIESTAS CIVICAS

Llamamos genéricamente civicas a las fiestas que no tienen ninguna motivacion
religiosa, sino que ritualizan aspectos de la vida social de la colectividad. Habria que
distinguir, a su vez, entre las celebraciones puramente populares, organizadas y
protagonizadas por el pueblo, sin intervencion institucional, y las fiestas oficiales,
controladas en mayor o menor grado por las autoridades civiles. La mayoria de las fiestas
del primer grupo, cuya ejecucion suponia una ruptura del orden existente, apenas ha
dejado huella en la documentacion escrita (algin investigador asegura que las Uinicas
resefias que ha encontrado sobre dichas fiestas son las que se refieren a su prohibicion), al
promoverse en la mayoria de los casos de modo espontaneo, sin los rigores administrativos
de lo reglamentado. Desde antiguo, como hemos visto, las instancias de poder han
mostrado su voluntad por dirigir y regular también las manifestaciones festivas populares
que escapaban a su control, por lo que la mayoria de ellas acabaron con el tiempo
convirtiéndose igualmente en fiestas institucionalizadas, instrumentalizadas la mayoria de
las veces como herramientas de propaganda, promocion personal o familiar y dominio
politico.

Entre estas fiestas populares destaca, logicamente, el carnaval, pero también se
hallan las relacionadas con los rituales agrarios propiciatorios y las vinculadas a la
estacionalidad y a las tareas del campo, la mayoria de ellas con una clara raiz pagana en su
origen (entre ellas, la propia fiesta de la Cruz). Muchos de estos festejos, la mayoria de los
cuales incluian disfraces y bailes burlescos, desaparecieron en época tardomedieval o en
los albores de la Edad Moderna, victimas muchas veces de las prohibiciones oficiales®*.
Otras fiestas no religiosas a las que ya nos hemos referido (como la encina de los quintos o
las bodas) constituyen en realidad celebraciones de caracter grupal o familiar, aunque a

331 E| defensor de Cordoba, 11 de marzo de 1925.

32 Dos de las fiestas paganas mas difundidas en la Edad Media, pertenecientes ambas al ciclo de
Navidad, eran las de “el rey pajaro” (cuadrillas de individuos de bajo nivel social, disfrazados y guiados
por un jefe, hacian blanco de sus bromas a los vecinos que ocupaban habitualmente un posicién social
mas relevante) y la fiesta del “obispillo”, una satira de la jerarquia eclesiastica protagonizada por nifios y
jovenes.

[215]



veces su realizacion, especialmente en localidades pequefias como Afiora, alcance al
conjunto de la poblacion.

Por su parte, las fiestas conducidas institucionalmente tienen su origen, sobre todo,
en la conmemoraciéon de acontecimientos de legitimacion dindstica (nacimientos y
bautizos reales, bodas de reyes o principes, coronaciones y proclamaciones) o de
propaganda politico-militar (victorias, firma de paces, entradas reales, etc.). Hasta la etapa
contemporanea no tenemos noticia de alguna de ellas celebrada en Afiora, aunque sabemos
que debieron celebrarse desde muy antiguo. Por ejemplo, nos consta que en 1425 el
concejo de Hinojosa del Duque organiz6 unos festejos “por alegria del nas¢imiento del
primogénito fijo de nuestro sefior el Rey”, que incluyeron la lidia de un toro™*. Desde la
corte se despachaban ordenes a todas las ciudades y villas del reino para que se festejaran
tales felices eventos, y asi debid ocurrir también en Afora. Igualmente obligaba a gran
solemnidad la llegada del monarca a una ciudad o villa, organizdndose con tal motivo
grandes espectaculos para diversion y regocijo de los vecinos. Segin Casas-Deza™*, que
recoge la noticia probablemente de Fray Andrés de Guadalupe®, el rey Fernando el
Catolico estuvo varias veces en Pedroche, aunque no da cuenta de las fechas ni del modo
en que se festejara tan excepcional acontecimiento. Todas estas fiestas tenian dos partes
muy diferenciadas: la propiamente institucional, que podia consistir en un desfile por las
calles de la poblacion o una ceremonia religiosa, y un festejo popular, que solia incluir
toros y juegos de cafas, para que el pueblo compartiera en masa la celebracion. Al ser
costeados por el concejo los gastos de estas actividades, su mayor o menor lucimiento
dependia del estado de la hacienda municipal mas que de la importancia del hecho
conmemorado®*®.

Para Afiora, por un caprichoso azar o por un mayor celo del escribano, hemos
encontrado noticia de varias celebraciones de legitimacion dinastica realizadas durante el

reinado de Isabel II*Y.

A la muerte de Fernando VII se habia encargado de la regencia su esposa Maria
Cristina. Su regencia tuvo de fondo, aparte de la amenaza carlista, una continua friccién
entre moderados y progresistas, con el dificil arbitrio de sus sucesivos jefes de gobierno.
En 1837 los progresistas exigen, mediante la rebelion de la guarnicion de La Granja, la
promulgacion de la Constitucion de 1812, que sera reformada dando lugar a la de 1837.
La nueva Constitucion fue proclamada y jurada en todas las ciudades y pueblos de

Espafia, cumpliéndose en Afiora el 16 de julio de dicho afio®**.

Se reunieron en las Casas Consistoriales los sefiores que componian el
Ayuntamiento Constitucional, bajo la presidencia del alcalde don Mariano Sanchez, en

333 Emilio Cabrera, El condado de Belalcézar (1444-1518). Aportacion al estudio del régimen sefiorial en
la Baja Edad Media, Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Cordoba, Cordoba, 1977, pag. 358. Se
refiere al nacimiento de Enrique IV de Castilla.

334 Luis Maria Ramirez de las Casas-Deza, Corografia histérico-estadistica de la provincia y obispado de
Cérdoba, 1840-42, pag. 314.

335 “Honrola en algunas ocasiones el rey catdlico D. Fernando con su persona”. Andrés de Guadalupe,
Historia de la Santa provincia de los Angeles, Madrid, 1662, pag. 155.

336 Sobre otras celebraciones de este tipo en Los Pedroches, véase mi articulo “A campana repicada:
fiestas y celebraciones en Pedroche durante los siglos XV y XVI”, en | Jornadas de historia local de
Pedroche, Diputacion de Cordoba y Ayuntamiento de Pedroche, Cordoba, 2010, pags. 95-129.

337 yéase mi articulo "Isabel 1T y Afiora", en Periddico Informativo Municipal Afiora, n° 5 (1989), pags. 32-
34.

338 AHMA, reg. 59, leg. 8, expte. 1. Libro de actas de 1836-1846. Sesion de 16 de julio de 1837.

[216]



union del parroco don Rafael José Ramirez, todo el clero, los jefes y oficiales de la
Milicia Nacional, empleados publicos y la mayor parte del vecindario "que las
circunstancias de recoleccion del grano ha permitido concurrir". Los actos se
desarrollaron asi:

"leyéndose en alta, clara e inteligible voz la Constitucion, después de concluida
se repitieron infinitas veces los vivas a ella, Reyna Dofia Isabel 2°, su augusta
madre Dia M® Cristina de Borbon, no cesando los repiques generales de
campanas en ¢l (...), desde donde se dirigieron toda la concurrencia a la tnica
parroquia. En ella se celebré una misa solemne en accion de gracias, leyéndose
antes del ofertorio por mi, el secretario que certificd, toda la Constitucion y
mandamiento para su observancia; concluida que fue la lectura se areng6 por el
seflor cura parroco con bastante elocuencia, brevedad y energia, haciendo ver las
muchisimas ventajas que reportaba tan sagrada institucion. Concluida la misa se
hizo por Don Diego Barrios una sucinta exortacion correspondiente al objeto con
el mayor orden a que se apresurasen a prestar el juramento devido de guardar y
hacer guardar la espresada Constitucion (...). Concluida que fue [la jura] se cant6
un solemne Te Deum en accidon de gracias por los infinitos fabores que se
acababan de conseguir, repitiéndose en la despedida vivas a la nueba
Constitucion, Reyna Dofa Isabel 2* y su augusta madre i gobierno constituido
por esta".

El 8 de noviembre de 1843 se declar6 a la reina mayor de edad, cuando Isabel 11
contaba trece afios. De nuevo las ciudades y pueblos de Espafa celebraron la jura de la
reina. Los actos de homenaje habian de celebrarse el dia 1 de diciembre, pero en Afiora
el Ayuntamiento decidié que "hallandose la mayor parte de estos havitantes entregados
a unas faenas agricolas", se trasladaran al domingo 3, "sin perjuicio de hacerse el dia
primero las salvas y festejos que sean posibles". Los actos incluyeron iluminaciones
publicas, repiques de campanas y salvas por la Milicia Nacional, ademas de "una
capeada de novillos, entregandose todos los havitantes de ella al mayor regocijo"**’.
Tenia Aflora entonces 1.037 habitantes.

El 16 de junio de 1845 se realiza en Afiora la proclamacion local de la nueva
Constitucion, ordenando los miembros de la corporacion "hacer el anuncio con repique
general de campanas segun costumbre y enseguida en estas Casas Consistoriales se ha
proclamado como se previene, quedando todas las autoridades prontas a su

L 340
cumplimiento"”™".

El 10 de octubre de 1846 la reina Isabel II contrajo matrimonio con su primo
Francisco de Asis, hijo del infante Francisco de Paula, hermano de Fernando VII, al
mismo tiempo que su hermana Maria Fernanda Luisa casaba con el duque de
Montpensier, hijo del rey Luis Felipe. No nos queda narracién de cuales fueron los
actos que se celebraron en nuestro pueblo para que los noriegos mostraran su jubilo por
tales acontecimientos, pero si se ha conservado una pequefia hoja, quizas un borrador,
que contiene la "Cuenta de los gastos en los festejos publicos por el doble enlace de
S.M.y AA.RR. el 18 de octubre de 1846"**' y que es como sigue:

339 AHMA, reg. 59, leg. 8, expte. 1. Libro de actas de 1836-1846. Sesion de 2 de diciembre de 1843.

39 AHMA, reg. 59, leg. 8, expte. 1. Libro de actas de 1836-1846. Sesion de 16 de junio de 1845.

1 AHMA, reg. 59, leg. 8, expte. 1. Libro de actas de 1836-1846. Hija suelta fechada el18 de octubre de
1846.

[217]



Tres papeles de polvora a 5 reales .......ccoeceveeveeienenerienienienene 15,17

DIE MUESEOS .ottt ettt 2

D tra@rla .....c.eoviiciiiiiiciciee e 2

4 fanegas de trigo amasado @ 36 .......cceeeveieienienieieiee e 144

4 libras de viscochos a 5 rs. y 2 de traerlos .........ccccecereeveincnnee 22
Vino 5 arrobas de vino traido de Alfonso Olmo 21 .................... 105

En aguardiente .........c..ccceevievieininieieiecncceee e 11

EN QCEYLE .ttt 6

POT 10S trabajos ...c.eevevuiriieiiiiiieieesie e 1

AT DATQUETO .ottt ettt st sesne s 1

Total oo 309,17

Tenia ese afio Anora 1.034 habitantes.

[218]



ARCHIVOS

AGOC Archivo General del Obispado de Cordoba
AGS Archivo General de Simancas

AHMA Archivo Historico Municipal de Afiora
AHN Archivo Historico Nacional

AHPCO Archivo Historico Provincial de Cordoba
AMCO Archivo Municipal de Cérdoba

AMDT Archivo Municipal de Dos Torres

APP Archivo Parroquial de Pedroche
FOTOGRAFIAS

Archivo del Ayuntamiento de Afiora
Archivo del autor

[219]



BIBLIOGRAFIA DEL AUTOR DE ESTE LIBRO SOBRE ANORA Y LOS PEDROCHES

a) Libros:

Historia de Afora, Excma. Diputacién Provincial de Coérdoba y Excmo.
Ayuntamiento de Afiora, Cordoba, 1994, Coleccion "Estudios Cordobeses" n°® 66,
208 pags.

Ensayo sobre fiestas populares de Los Pedroches, Mancomunidad de Municipios
de Los Pedroches, Excma. Diputacion Provincial de Cordoba y Cajasur, Cérdoba,
1997, 213 pégs.

b) Cuadernos:

1.- Edicién, introduccion y notas de El titulo de villa de Afiora, Colectivo Cultural
"El Cangilén", Afora, 1990, Coleccion "Solienses" n° 1, 22 pags.

2.- La Fiesta de la Cruz en Afiora (en colaboracion con Teodora Lopez Caballero),
Colectivo Cultural "El Cangilon", Afiora, 1991, Coleccion "Solienses" n°® 2, 55
pags.

3.- Edicion y prologo de Las bodas en Afiora a principios de siglo, de Antonio
Porras Marquez, Colectivo Cultural "El Cangilon", Afora, 1992, Coleccion
"Solienses" n° 3, 55 pags.

4.- Edicion (en colaboracion con Teodora Lopez Caballero) de Iméagenes para la
memoria de Afiora, Afora, 1992, Coleccion "Solienses", n° 4.

5.- Edicién critica e introduccion de Romances de ciego, de Manuel Sancha de
Velasco, Ediciones Solienses, Afiora, 1993, Coleccion "Solienses" n° 5, 47 pags.

¢) Articulos:

1.

2.

"Epidemias en Los Pedroches", en Separata del Boletin Informativo Municipal
"Pozoblanco", Pozoblanco, Septiembre de 1990, pags. 12-32.

"Origenes historicos de la villa de Afiora", en Croénica de Cérdoba y sus pueblos I1,
Asociacion Provincial Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputacion
Provincial de Cordoba, Cérdoba, 1991, pags. 97-105.

"Fenomenologia religiosa de las epidemias en la comarca de Los Pedroches", en
Crobnica de Cordoba y sus pueblos I, Asociacion Provincial Cordobesa de
Cronistas Oficiales y Excma. Diputacion Provincial de Coérdoba, Cordoba, 1991,
pags. 106-115.

"Movimiento obrero campesino en Los Pedroches (1868-1905)", en Separata del
Boletin Informativo Municipal "Pozoblanco”, Pozoblanco, Septiembre de 1993,
pags. 26-34.

"Ventas de las dehesas comunales de las Siete Villas de Los Pedroches durante el
siglo XVII", en Croénica de Cdrdoba y sus pueblos Ill, Asociacion Provincial
Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputacion Provincial de Cordoba,
Cordoba, 1994, pags. 332-340.

"Contribucion al estudio del movimiento obrero campesino en Los Pedroches
(1868-1905)", en Cronica de Cordoba y sus pueblos Ill, Asociacion Provincial
Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputacion Provincial de Cordoba,
Cordoba, 1994, pags. 341-354.

[220]



10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

"Contribucion al estudio del régimen comunal agrario en Los Pedroches: Las Tres
Villas", en Boletin Informativo Municipal "Pozoblanco", Pozoblanco, septiembre
de 1995, n° 89-90, s/p.

"La ermita de la Virgen de Luna como instrumento comunitario de reivindicacion
territorial", en Demdfilo. Revista de Cultura Tradicional de Andalucia, Fundacion
Machado, Sevilla, 1996, n° 17, pags. 75-90.

"Apuntes sobre la Semana Santa de Afiora", en Alto Guadalquivir. Especial
Semana Santa Cordobesa 1996, Cajasur, Cordoba, 1996, pags. 94-96.
"Consideraciones en torno al culto a la Virgen de Luna en Los Pedroches", en
Cronica de Cordoba y sus pueblos 1V, Asociacion Provincial Cordobesa de
Cronistas Oficiales y Excma. Diputacion Provincial de Cérdoba, Cordoba, 1997,
pags. 161-180.

"Nuevos datos sobre la reedificacion parcial de la Iglesia parroquial de San
Sebastian de Afiora en el siglo XVIII", en Arte, Arqueologia e Historia, Asociacion
"Arte, Arqueologia e Historia", Cérdoba, 1999, n° 6, pags. 20-23.

“Los alcaldes de Afiora en el siglo XX. (Memoria politica)”, en Crénica de
Cérdoba y sus pueblos V, Asociacion Provincial Cordobesa de Cronistas Oficiales
y Excma. Diputacion Provincial de Cérdoba, Cordoba, 2000, pags. 283-291.
“Coérdoba y sus pueblos en las fuentes literarias clasicas latinas”, Cuzna, IES. Los
Pedroches y otros, Pozoblanco, 2000, pags. 115-127.

“Bandolerismo en Los Pedroches (Cordoba): realidad histérica, tradicion oral y
ficcion literaria”, en El bandolerismo en Andalucia (Actas de las 11l Jornadas)
(Rafael Merinero Rodriguez, editor), Ayuntamiento de Lucena y Fundacion para el
desarrollo de los pueblos de la Ruta del Tempranillo, Lucena, 2000, pags. 333-355.
“De los santos a Maria en Los Pedroches: origenes y evolucion del culto a San
Martin y a la Virgen de la Pefia en Afiora”, en Demdfilo. Revista de Cultura
Tradicional de Andalucia, Fundacion Machado, Sevilla, 2000, n°® 36, pags. 153-
167.

“Corregidores de Las Siete Villas de Los Pedroches (1747-1835)”, en Arte,
Arqueologia e Historia, Asociacion "Arte, Arqueologia ¢ Historia", Cordoba,
2001, n° 8, pags. 155-159.

“Coérdoba romana en las fuentes literarias griegas”, en Cuzna, IES. Los Pedroches
y otros, Pozoblanco, 2001, n°® 4, pags. 53-62.

“Fuentes literarias escritas para dos romances de la tradicion oral de Los
Pedroches”, en Crénica de Coérdoba y sus pueblos VI, Asociacion Provincial
Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputacion Provincial de Coérdoba,
Cordoba, 2001, pags. 345-355.

“Las Siete Villas de Los Pedroches a finales del siglo XVIII segun el Atlante
Espafiol de Bernardo Espinalt”, en Crénica de Coérdoba y sus pueblos VI,
Asociacion Provincial Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputacion
Provincial de Cordoba, Cordoba, 2001, pags. 357-365.

“Panorama de cofradias, hermandades y congregaciones en Los Pedroches a
finales del siglo XVIII”, en Cronica de Cérdoba y sus pueblos VI, Asociacion
Provincial Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputacion Provincial de
Cérdoba, Cordoba, 2001, pags. 367-375.

“Animales mitologicos en los romances de ciego de Sancha de Velasco. Fuentes
clasicas y medievales”, en Cronica de Cérdoba y sus pueblos VII, Asociacion
Provincial Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputacion Provincial de
Cérdoba, Cordoba, 2001, pags. 131-149.

[221]



22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31

32.

33.

34.

35.

"Nuevas aportaciones sobre los corregidores de las Siete Villas de Los Pedroches",
en Cronica de Cordoba y sus pueblos VIII, Asociacién Provincial Cordobesa de
Cronistas Oficiales y Excma. Diputacion Provincial de Cérdoba, Cordoba, 2002,
pags. 215-232.

“450 aniversario del Titulo de Villa de Afiora”, en Arte, Arqueologia e Historia,
Asociacion “Arte, Arqueologia e Historia”, Cordoba, 2003, n° 10, pags. 171-173.

"El cementerio de Afiora, un proyecto centenario de Adolfo Castyifieyra y Boloix",
en Cronica de Cdrdoba y sus pueblos 1X, Asociacion Provincial Cordobesa de
Cronistas Oficiales y Excma. Diputacion Provincial de Cérdoba, Cordoba, 2003,
pags. 215-223.

"Rituales de Animas en Afiora (a proposito de “El culto a los muertos” de Antonio
Porras Marquez", en Cronica de Cérdoba y sus pueblos X, Asociacion Provincial
Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputacion Provincial de Cordoba,
Cordoba, 2004, pags. 453-463.

“Consideraciones en torno al lugar del hallazgo del llamado ‘tesoro celtibérico-
romano de los Almadenes de Pozoblanco’ y otros lugares de hallazgos
arqueoldgicos en Los Pedroches”, en Arte, Arqueologia e Historia, Asociacion
“Arte, Arqueologia e Historia”, Cordoba, 2006, n° 13, pags. 111-115.

“A proposito de C.LL., (2), 7,784: forasteros en Los Pedroches en época
Romana”, en Crénica de Cordoba y sus pueblos XII, Asociacion Provincial
Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputacion Provincial de Coérdoba,
Cordoba, 2006, pags. 83-96.

“In tenera aetate merita futura tractare: el Arte de ser buen principe de Antonio
Ortiz de ZGniga”, en Cuzna, IES. Los Pedroches y otros, Pozoblanco, 2008, n° 11,
pags. 7-22..

“A campana repicada: fiestas y celebraciones en Pedroche durante los siglos XV y
XVI”, en | Jornadas de historia local de Pedroche, Diputacion de Cordoba y
Ayuntamiento de Pedroche, Cordoba, 2010, pags. 95-129.

“El arquitecto Adolfo Castifieyra y Boloix en Los Pedroches”, en Cronica de

Cordoba y sus pueblos XVII, Asociacion Provincial Cordobesa de Cronistas
Oficiales y Excma. Diputacion Provincial de Cérdoba, Cérdoba, 2010, pags. 511-
525.

“Patrimonio arquitectonico de principios del siglo XX en las Siete Villas de Los
Pedroches”, en Il Jornadas sobre patrimonio histdrico en Los Pedroches. El
patrimonio historico de Los Pedroches descrito por sus cronistas, Ayuntamiento
de Pozoblanco, Coleccion de ensayo “Juan Ginés de Sepulveda”, 2011, pags. 53-

108.

“La mitologia clasica en la obra de Juana Castro a través de tres poemas”, en

Estudios Cléasicos, 143, SEEC, Madrid, 2013, pags. 107-130.

“La movilizacién clerical en Los Pedroches a principios del siglo XX: la
peregrinacion de 1910 en Afiora”, en Cronica de Cordoba y sus pueblos XIX,
Asociacion Provincial Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputacion
Provincial de Cordoba, Cordoba, 2013, pags. 101-111.

“La epidemia de 1768 y el culto a San Jacinto en Villanueva del Duque”, en

Crénica de Cordoba y sus pueblos XX, Asociacion Provincial Cordobesa de
Cronistas Oficiales y Excma. Diputacion Provincial de Cérdoba, Cordoba, 2016,
pags. 83-87.

“Rituales simbdlicos de integracion e intercambio redistributivo: la Hermandad
de San José de Afiora", en Cronica de Cordoba y sus pueblos XXI, Asociacion

[222]



Provincial Cordobesa de Cronistas Oficiales y Excma. Diputacion Provincial de
Cordoba, Cordoba, 2016, pags. 517-522.

[223]



BIBLIOGRAFIA CITADA

Agudo Torrico, Juan. Las hermandades de la Virgen de Guia en Los Pedroches, Caja
Provincial de Ahorros de Cérdoba, Cordoba, 1990.

Anuario regional descriptivo, informativo y seleccionado de la industria, comercio,
agricultura, profesiones, arte y turismo de la region de Andalucia y Norte espafiol de
Africa. Anuarios Regionales de Espafia, Madrid, 1932.

Alarcon, Pedro Antonio de. Mayo en Novelas Cortas, segunda serie. Historietas
Nacionales, Madrid, 1855.

Aranda Doncel, Juan. La época moderna (1517-1808), tomo 3 de Historia de Cérdoba,
Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Cordoba, Cérdoba, 1984.

- La hermandad de Jesls Nazareno de Pozoblanco, Ayuntamiento de Pozoblanco,
Pozoblanco, 2006.

- "[lustracion y religiosidad popular en la Diocesis de Cordoba: La actitud de los Obispos
frente a las celebraciones de Semana Santa (1743-1820). Actas del Primer Congreso
Nacional de Cofradias de Semana Santa. Diputacion Provincial de Zamora y Patronato
Provincial de Turismo, Zamora, 1987, pags. 305-318.

- “Las cofradias de la Vera Cruz en la didcesis de Cordoba durante los siglos XVI al
XVIII”, en Las cofradias de la Santa Vera Cruz, Actas del | Congreso Internacional de la
Santa Vera Cruz, CEIRA, Sevilla, 1995, pags. 615-640.

Arévalo Santos, Antonio. “Intervencion arqueoldgica de urgencia en la necropolis de La
Losilla, Afiora (Cérdoba)”, Anuario Arqueoldgico de Andalucia, 1994, III. Sevilla, pp.
123-128.

Bermudez Gutiérrez, Patricio. Notas sobre la evolucion de la propiedad rustica privada en
Villanueva de Coérdoba en el ultimo tercio del siglo XVIII y en el siglo XIX, Madrid, 1972.

Caro Baroja, Julio. El Carnaval, Taurus, Madrid, 1965.
-La estacién de amor, Taurus, Madrid, 1979.

Bernardo Ares, Jos¢é Manuel de. "Aproximacion al estudio de la ganaderia cordobesa en
1723", en Actas del | Congreso de Historia de Andalucia. Andalucia Moderna (Siglo
XVIII), tomo I, pags. 73-91.

Cabronero Romero, Manuel. Guia de Cérdoba y su provincia para 1891 y 1892, Cordoba,
1891.

Carbonell Trillo-Figueroa, Antonio. "Contribucion al estudio de la prehistoria cordobesa.
Cuchillo neolitico de Conquista", en BRAC, n° 4 (1923), pags. 85-87.

Carpio Dueiias, Juan Bautista. La tierra de Coérdoba. ElI dominio jurisdiccional de la
ciudad durante la Baja Edad media, Universidad de Cordoba y Cajasur, Cordoba, 2000.

[224]



Christian, William A. "De los santos a Maria: panorama de las devociones a santuarios
espanoles desde el principio de la Edad Media hasta nuestros dias", en Temas de
Antropologia Espafiola (Ed. Carmelo Lison Tolosana). Akal, Madrid, 1976, pags. 49-105.

Corduba Nostra, Corduba Nostra 1996-1997. Un analisis de la realidad cordobesa,
Corduba Nostra, Cérdoba, 1996.

Costa, Joaquin. Oligarquia y caciquismo, Colectivismo agrario y otros escritos, Alianza
Editorial, Madrid, 1973.

Diaz del Moral, Juan. Historia de las agitaciones campesinas andaluzas, Alianza Editorial,
Madrid, 1984.

Diez Taboada, J.M. “La significacion de los santuarios”, en La religiosidad popular (C.
Alvarez, M.J. Bux6 y S. Rodriguez, Coords.), tomo III, Anthropos y Fundaciéon Machado,
Barcelona, 1989, pags. 268-281.

Duchesne, L (ed). Liber Pontificalis, Paris, 1886-92.

Esperabé de Arteaga, Enrique. Historia pragmaética e interna de la Universidad de
Salamanca, Salamanca, 1917.

Fabrega Grau, Angel. Pasionario Hispanico (s. VII-XI), CSIC, Madrid, 1953.

Fernandez y Avila, Gaspar. La infancia de Jesucristo, Malaga, 1784.

Fortea Pérez, José Ignacio. Cérdoba en el siglo XVI. Las bases demogréficas y econémicas
de una expansion urbana, Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Cordoba,

Cérdoba ,1981.

Fraile Gil, Jos¢ Manuel (ed.). EI mayo y su fiesta en tierras madrilefias, Comunidad de
Madrid, Madrid, 1995.

Frazer, J.G. La rama dorada., FCE, Madrid, 1991 (13® reimpresion de la segunda edicion,
1951).

Garcia de Consuegra, Gabriel. "Primeros brotes socialistas en Pozoblanco. 1868-1873".
Separata al B.I.M. Pozoblanco, septiembre de 1991, pags. 14-31.

Garcia Fernandez, Maximo. “Celebraciones de Cruces de Mayo durante el Antiguo
Régimen en la Castilla Norte”, en Las Cruces de Mayo en Espafia (David Gonzalez Cruz,
ed.), Universidad de Huelva, Huelva, 2004, pags. 19-54.

Garcia Rodriguez, Carmen. El culto a los santos en la Espafia romana y visigoda, CSIC,
Madrid, 1966.

Gil Muiiiz, Alfredo. "El Valle de Los Pedroches", en BRAC, n° 12 (1925), pags. 131-167.

Gonzalez Palencia A. y Melé E., La maya, notas para su historia, Madrid, 1944.

[225]



Gracia Boix, Rafael. Autos de fe y causas de la Inquisicion de Cdérdoba, Diputacion
provincial, Cérdoba, 1983.

Guiu y Marti, Estanislao. El afio militar espafiol. Coleccion de episodios, hechos y glorias
de la historia militar de Espafia, Barcelona, 1890.

Harris, Marvin. Nuestra especie, Alianza Editorial, Madrid, 1995.

Jordano Barbudo, M* Angeles. EI mudéjar en Cérdoba, Diputacion de Cordoba, Cordoba,
2002.

Ladero Quesada, Miguel Angel. "Produccion y renta cerealeras en el reino de Cordoba a
finales del siglo XV", en Actas del | Congreso de Historia de Andalucia. Historia
Medieval, Cordoba, 1978, tomo I, pags. 375-396.

Lepe Crespo, Luis. La mUsica de Los Pedroches, Cajasur, Cérdoba, 2008.
Lison Tolosana, Carmelo. Antropologia social de Espafia, Siglo XXI, Madrid, 1971.

Lopez Andrada, Alejandro. Balcon del Valle, Caja Provincial de Ahorros de Cérdoba,
Cérdoba, 1992.

Luna Samperio, Manuel. “Sistemas y tipos de cofradias: Cuadrillas y hermandades de
Animas en Murcia, Albacete y Andalucia Oriental”, en Grupos para el ritual festivo
(Manuel Luna Samperio, coord.), Editora Regional de Murcia, Murcia, 1989, pags. 185-
210.

Madoz, Pascual. Diccionario geogréafico-estadistico-historico de Espafia y sus posesiones
de ultramar, Madrid, 1847.

Marquez Triguero, Esteban. Sefiorio y estado de las Siete Villas de Los Pedroches,
Cérdoba, 1991.
- La matanza del cerdo en Torrecampo, Obra Cultural PRASA, Pozoblanco, [1995].

Menéndez Pidal, Ramon. "Poesia popular y poesia tradicional en la literatura espaiiola”, en
Los romances de América y otros estudios, Espasa Calpe, Madrid, 1972 (7%), pags. 52-87.

Molinero Merchan, Juan Andrés. Torremilano y Torrefranca. Hidalguia y heraldica,
Pozoblanco, 1997.
- Doctores de Afora. Significantes de poder, Diputacion de Cordoba, Cordoba, 2014,

Moreno Gomez, Francisco. La Republica y la guerra civil en Cérdoba, Cordoba, 1982.

Moreno Valero, Manuel. La vida tradicional en Los Pedroches, Tipografia Catolica,
Cobrdoba 2001.

- "Celebracion de la Cruz en Los Pedroches. Apuntes etnograficos", en El folk-lore
andaluz, 6 (1991), pags. 37-63.

-"Costumbres acerca de los difuntos en Los Pedroches (Cordoba)", en Gazeta de
Antropologia, n® 11 (1995), pags. 93-102.

[226]



Mufioz Fernandez, Angela. “Las cofradias de la Vera Cruz en Castilla la Nueva. Siglos
XV-XVIII”, en Las cofradias de la Santa Vera Cruz, Actas del | Congreso Internacional
de la Santa Vera Cruz, CEIRA, Sevilla, 1995, pags. 183-205.

Nieto Cumplido, Manuel. Islam y Cristianismo, tomo 2 de la Historia de Cérdoba. Monte
de Piedad y Caja de Ahorros de Cordoba, Cordoba, 1984.

Ocaria Torrejon, Juan. La dehesa de la Jara, Pozoblanco, 1947.
- Callejero de Villanueva de Coérdoba, Imprenta Pedro Lopez, Pozoblanco, 1972.
- "Isabelinos y carlistas en Los Pedroches", BRAC, n® 47, (1937), pags. 51-73.

Orti Belmonte, M.A. Coérdoba durante la Guerra de la Independencia (1808-1813),
Cérdoba, 1930.

Palomo Palomo, Juan. Villancicos de las misas de la Virgen de Villanueva de Cérdoba,
Coral Polifonica “San Miguel Arcangel”, Villanueva de Cordoba, 2000.

Pérez Peinado, José Ignacio. Evolucién historica de la parroquia del Salvador de
Pedroche, iglesia matriz de las Siete Villas. Tesis Doctoral inédita.

Porras Marquez, Antonio. Practicas de derecho y de economia popular observadas en la
villa de Afora, Real Academia de Ciencias Morales y Politicas, Madrid, 1916.

Pulido Serrano, Juan Ignacio. “Las Cruces de Mayo en Madrid durante el siglo XVII”, en
David Gonzalez Cruz (ed.), Las cruces de mayo en Espafia: tradicion y ritual festivo,
Universidad de Huelva, Huelva, 2005, pags. 79-93.

Ramirez de las Casas-Deza, Luis Maria. Corografia histérico-estadistica de la provincia 'y
obispado de Coérdoba, Cérdoba, 1840-1842.

Redondo Fernandez, Rafaela. Memoria de las estaciones, Ayuntamiento de Pozoblanco,
Pozoblanco, 2005.

Rodriguez Becerra, Salvador. Las fiestas de Andalucia, Editoriales Andaluzas Unidas,
Sevilla, 1985.

- “Santuarios y milagros en la religiosidad de Andalucia”, en Demdfilo, Fundacion
Machado, Sevilla, 1995, n° 16, pags. 47-57.

Ruiz, Juan. La ilustre y noble villa de Hinojosa del Duque, Jerez de la Frontera, 1922.
Sancha de Velasco, M.: Romances de ciego, Ediciones Solienses, Afiora, 1993.

Sanchez Duefias, Blas. “Introduccion y estudio preliminar” a Antonio Porras Marquez, El
centro de las almas, Ayuntamiento de Pozoblanco, Pozoblanco, 1999, pags. 17-215.

Sanz Sancho, Iluminado. La Iglesia y el Obispado de Cérdoba en la Baja Edad Media
(1236-1426), Editorial de la Universidad Complutense, Madrid, 1989.

- La Iglesia de Cordoba (1236-1454). Una didcesis de la provincia eclesiastica de Toledo
en la Baja Edad Media, Fundaciéon Ramon Areces, Madrid, 2006.

[227]



Solano Marquez, Francisco. Pueblos cordobeses de la A a la Z, Diputacion provincial,
Cérdoba, 1976.

Tébar, Pedro. Musica en la almohada, Huerga&Fierro, Madrid, 1999.

Valle Buenestado, Bartolomé. Geografia agraria de Los Pedroches, Diputacion
provincial, Cérdoba, 1985.

- "Notas sobre la evolucién demografica de la comarca de Los Pedroches (1530-1857)", en
Actas del | Congreso de Historia de Andalucia. Andalucia Moderna (siglo XVIII), tomo I,
Coérdoba, 1978, pags. 289-303.

Yun Cabrera, Rafael. "La poblacion de Pozoblanco a mediados del siglo XVIII. Su
actividad y sus pertenencias", en Actas del | Congreso de Historia de Andalucia.
Andalucia Moderna, pags. 345-365.

Valverde Madrid, José. "Pedro Freila Guevara, un escultor barroco", en Boletin de Bellas
Artes de la Real Academia de Bellas Artes de Santa Isabel de Hungria, Sevilla, 1977, 2*
época, n® V, pags. 171-199.

Velasco Maillo, H.M. "Fiestas de mayo en la Tierra de Alcala", en Tiempo de fiesta (ed.
H.M. Velasco), Editorial Tres, catorce, diecisiete, Madrid, 1982, pags. 169-201.

- “Las leyendas de hallazgos y apariciones de virgenes. Un replanteamiento de la
religiosidad popular como religiosidad local”, en La religiosidad popular (C. Alvarez, M.J.
Bux6 y S. Rodriguez, Coords.), tomo II, Anthropos y Fundacion Machado, Barcelona,
1989, pags. 401-410.

Voragine, Santiago de la. Leyenda Dorada, Alianza Editorial, Madrid, 2001.

VV.AA. 18 Encina Literaria en Los Pedroches, Mancomunidad de Municipios de Los
Pedroches, Hinojosa del Duque, 1999.

VV.AA. Catalogo artistico y monumental de la provincia de Cérdoba, tomo I, Cordoba,
1981.

VV.AA. Diccionario Geogréfico de Espafia, Ed. del Movimiento, Madrid, 1957.

VV.AA. Los pueblos de Cérdoba, Caja Provincial de Ahorros y Diario Cordoba, Cérdoba,
1992.

VV.AA. Semana Santa en los pueblos cordobeses, Caja Provincial de Ahorros, Cordoba,
1990.

[228]



	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco



